

# वैदिक किश्व राष्ट्र का इतिहास



पी. एन. ओक

# वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास

भाग-II

लेखक

पुरुषोत्तम नागेश ओक

संस्थापक तथा अध्यक्ष  
भारतीय इतिहास पुनर्लेखन संस्थान

हिन्दी साहित्य सदन

नई दिल्ली-110005

## अर्पण

मार्वंजनिक उपेक्षा, उदासीनता और विरोध के फलस्वरूप मेरे अनोखे इतिहास-संशोधन को बीस वर्ष पूरे हो जाने पर भी मुझे ऐसे धनी और पढ़े-लिखे लोग मिलते हैं जो कहते हैं हमने कभी आपके संशोधन की बाबत कुछ बाता तक नहीं सुनी। ऐसे अनेक संकटों में मेरा एकमेव जीवन-आधार एक विदेशी दूतावास के सम्पादक पद की मेरी नौकरी भी समाप्त कर दी गई। ऐसी कई संकट मालिकाओं का सामना करते हुए विश्व के झुठलाए इतिहास का भण्डाफोड़ करने का मेरा ज्ञानव्रत एवं सत्यव्रत अविरत और अविचलित चलाते रहने की क्षमता और दृढ़निश्चय जिस परमात्मा ने मुझे प्रदान किया उस भगवान् की कृपा में भी यह गृन्थ मादर समर्पित है।

— पुरुषोत्तम नागेश ओक

मूल्य : 85/-

काशक : हिन्दी साहित्य सदन

2, बी. डी. चैम्बर्स, 10/54, देशबन्धु गुप्ता मार्ग,  
करोल बाग, नई दिल्ली-110005 (समीप पुलिस स्टेशन)

टेलीफैक्स : 23553624/51545969

E-mail : [indiabooks@rediffmail.com](mailto:indiabooks@rediffmail.com)

लेखकाधीन, 1989

सन् 2005

हिन्दुस्तान ऑफसेट प्रेस, दिल्ली-110032

## विषय-सूची

|                                                          |     |
|----------------------------------------------------------|-----|
| १. वैदिक संस्कृति ही मानवीय व्यवहारों का मूल स्रोत       | ६   |
| २. मनुस्मृति                                             | ३६  |
| ३. वैदिक विश्व के भौगोलिक प्रमाण                         | ४०  |
| ४. विश्व-भर की वैदिक काल-गणना                            | ५७  |
| ५. विश्व का प्राचीनतम चिकित्सा-शास्त्र—आयुर्वेद          | ६८  |
| ६. प्राचीन विश्व का वैदिक स्थापत्य                       | ६३  |
| ७. विश्व की प्राचीन वैदिक विवाह-प्रणाली                  | १२१ |
| ८. वैदिक संगीत का विश्व प्रसार                           | १४२ |
| ९. वैदिक छन्दशास्त्र का विश्वप्रसार                      | १५७ |
| १०. विश्व के सिक्कों की संस्कृत शब्द-प्रणाली             | १६० |
| ११. वजन और नापों के प्राचीन संस्कृत नाम                  | १६४ |
| १२. आधुनिक शास्त्रों की संस्कृत परिभाषा                  | १६६ |
| १३. पाइचात्य प्रणाली की गठ्य-पुस्तकों की संस्कृत परिभाषा | १७० |
| १४. विश्व प्रसूत वैदिक विद्या प्रणाली                    | १७३ |

## वैदिक संस्कृति ही मानवीय व्यवहारों का मूल स्रोत

सारे विश्व की मानवीय गतिविधियों पर दृष्टिक्षेप करने पर उनके वैदिक स्रोत जहाँ-तहाँ दिखाई देते हैं।

बाल-साहित्य का ही उदाहरण लें। प्राचीन विश्व में पूर्वज गुहकुल शिक्षा होने के कारण हितोपदेश, पंचतंत्र की कथाएँ पढ़ाई जाती थीं। इसी कारण आधुनिक यूरोप से जब संस्कृत शिक्षा धीरे-धीरे नष्ट होती गई तब उन्हीं संस्कृत कथाओं की नकल करने वाली Aesop's Fables नाम की कथा पुस्तक रूढ़ करा दी गई। उधर भरव देशों में भी उसी ढाँचे पर Arabian Knights नाम की कथाएँ बनाई गईं।

बिखरे मोतियों की भाँति ऐसा एक-एक ऐतिहासिक नुकता विद्वानों को अवगत तो था किन्तु उन्हें वे किसी माला की तरह एक सूत्र में लिये नहीं पाए थे।

### रतिशास्त्र

अब रतिशास्त्र को देखें। उसे आंग्ल भाषा में erotics (एरोटिक्स) कहा जाता है। इसका आद्य अल्पर निकालकर इस शब्द को पढ़ने पर वह स्पष्टतया 'रतिक' ऐसा संस्कृत शब्द ही जान पड़ता है। कुछ लोग 'स्कूल' और 'स्टेशन' जैसे आंग्ल शब्द पहले से 'इ' लगाकर 'इस्कूल' और 'इस्टेशन' उच्चारते हैं, ठेठ इसी प्रकार यूरोपीय लोगों के उच्चारण में भी आरम्भ में एक स्वर अधिक जोड़ दिया जाता है।

|                                            |     |
|--------------------------------------------|-----|
| १५. यूरोपीय व्यवहार के संस्कृत वाक्यप्रचार | १८२ |
| १६. राम-रावण युद्ध                         | १८७ |
| १७. एशियाई देशों में रामायण                | २२२ |
| १८. प्राचीन यूरोप में रामायण               | २३३ |
| १९. श्रीकृष्ण भी विश्वदेव रहे हैं          | २७१ |
| २०. यहदी लोगों की वैदिक परम्परा            | ३०२ |
| २१. पूर्ववर्ती देशों की वैदिक संस्कृति     | ३१७ |
| २२. चीन का वैदिक अतीत                      | ३४४ |
| २३. कोरिया और मंचूरिया का वैदिक अतीत       | ३६३ |
| २४. पश्चिम एशिया का वैदिक अतीत             | ३७० |
| २५. ईजिप्त उर्फ मिस्र का वैदिक अतीत        | ३९६ |
| २६. सीरिया तथा असीरिया का वैदिक अतीत       | ४१३ |
| २७. अद्वंस्थान का वैदिक अतीत               | ४१८ |
| २८. इस्लाम का वैदिक उद्भव                  | ४६८ |

## क्रीड़ा-स्पर्धा

आंगन भाषा में खेल-कूद को Sport कहा जाता है। वह 'स्पर्धा' शब्द का आंगन उच्चारण है। संस्कृत 'ध' का यूरोपीय भाषाओं में कई बार 'ट' उच्चार होता है। क्रीड़ा में हार-जीत की परस्पर स्पर्धा होने के कारण इसका नाम स्पर्धे उर्फ Sport (स्पोर्ट) पड़ा। महाभारत में कौरव-पांडवों की क्रीड़ा-स्पर्धा की जो बातें हम पढ़ते हैं ठेठ वैसी ही स्पर्धाएं आगे चलकर ग्रीक वाह्यमय में भी पायी जाती हैं। ग्रीक लोगों की Olympics नाम की स्पर्धाएं उसी वैदिक परम्परा से बनीं।

इसी प्रकार सतरंज का खेल सारे विश्व में फैलने का कारण भी यही था कि वह वैदिक संस्कृति के बौद्धिक कालक्रमण का एक अंग था और वैदिक संस्कृति सारे विश्व में फैली थी। हाथी, घोड़े, ऊंट और प्यादों की चतुरंग सेना का यह खेल अपभ्रष्ट उच्चारण से चतुरंग के बजाय शतरंज उसी प्रकार से कहलाया जैसे बजांगबली (हनुमान) को वर्तमान बिगड़े उच्चारण में बजरंगबली कहा जाता है।

सांप और सीढ़ियों का एक खेल बच्चे खेलते हैं। कई लोगों को झ्रम है कि किसी आधुनिक व्यक्ति ने उसे बनाया है। किन्तु एक संस्कृत विद्वान् ४८० वा ५०० वाकणकर के अनुसार सांप और सीढ़ियों का पट प्राचीन वैदिक मनोरंजन का मध्यम है। उसे महाराष्ट्र में ज्ञानदेव का मोक्षपट कहा जाता है। गुजराती जन उसे ज्ञानाचौपट कहते हैं। दक्षिणी प्रदेशों में उसे परमपद सोनपट कहा जाता है।<sup>१</sup>

वैदिक संगीत ही पादचात्य देशों में प्रचलित था, इसके प्रमाण Sing, (सिंग), Song (साँग), Singer (सिंगर), सिंगिंग आदि शब्दों में मिलता है।

इसी प्रकार आयुर्वेद, गुरुकुल शिक्षा पढ़ति, चातुर्वर्णवर्माश्म समाज; वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारतादि ग्रन्थों का अध्ययन, वैदिक देवताओं

१. इतिहास पञ्चिका श्रेमासिक, पृष्ठ ६४, खण्ड ३, अंक २, २६ जून, १९८३ में छपा एस०वा० वाकणकर का पत्र; प्रकाशक डॉ० विजय वेंकट, विवशकित वेंकटर हरणार्थ, नोपाडा, ठाणे-४००६०२।

के मन्दिर, संस्कृत भाषा आदि वैदिक संस्कृति के सारे लक्षण पादचात्य देशों में उपलब्ध थे। कृस्ती और इस्लामी पंथों के प्रसार के कारण वे सारे प्रमाण दबे रह गए हैं। इनका विवरण यथासमय अगले प्रकरणों में आएगा।

## संचार-साधन

मामान्य जन ऐसी कल्पना कर बैठते हैं कि विमान, रेडियो, दूरदर्शन आदि दूरसंचार और सम्पर्क साधन प्राचीन काल में न होने कारण वैदिक संस्कृति का विश्व-प्रसार कैसे हुआ होगा। उस विचार प्रणाली में दो-तीन प्रमाद हैं। एक प्रमाद तो यह है कि रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थों में विमान, दूरदर्शन आदि सारे आश्चर्यकारी संचार और सम्पर्क साधनों के विपुल उल्लेख हैं, उन्हें भूल जाना।

फिर भी आधुनिक दूरसंचार और सम्पर्क साधन प्राचीन काल में उपलब्ध नहीं थे यह मान भी लिया जाए तब भी वाचक यह सोचें कि मद्रास के पूर्व दो सहस्र मील का सागर पार कर भारतीय सेनाओं ने जावा, सुमात्रा, बोनिओ, सिगापुर, मलाया, कोरिया, बिहारनाम आदि प्रदेशों में भारतीय साम्राज्य और वैदिक संस्कृति का प्रसार किया था, यह बात तो सर्वविदित है ही। चंगे खान, नेपोलियन आदि ने स्वपराक्रम से विशाल प्रदेश पर साम्राज्य प्रसार किया था। रोमन साम्राज्य भी विशाल था। स्थान-स्थान पर सैनिक अड्डे और चौकियां स्थापन कर कुशल संघटक विस्तीर्ण प्रदेशों पर शासन किया ही करते थे।

यदि सागर पार भारतीय सेनाएं पूर्ववर्ती दूर-दूर के प्रदेशों पर निजी शासन जमा सकती थीं तो वायव्य दिशा में जहाँ अफगाणिस्थान, इराण, इराक, तुर्कस्थान ऐसे एक के आगे एक विविध प्रदेश सारे यूरोप और अफ्रीका से जुड़े हुए हैं तो क्या इन विशाल प्रदेशों में भारतीय सेनाएं नहीं गई होंगी? वर्तमान संशोधन प्रणाली का एक दोष इस बात से स्पष्ट हो जाता है। उसमें ऐसे सर्वांगीण तौलनिक विचार द्वारा जो निष्कर्ष निकाले जाने थे वे नहीं निकाले गए हैं। इसी कारण वर्तमान इतिहास की अवस्था सर्वथेव अटिपूर्ण, विकृत और भ्रामक हो गई है।

प्राचीनकाल में तो केवल पृथ्वी पर ही नहीं अपितु इन्द्रलोक, चन्द्र-

लोक आदि से भी सम्पर्क के साथन उपलब्ध होने के उल्लेख है। त्रिलोकयनाथ, विमुवन मुन्दर आदि वाक्प्रणाली से पृथ्वी के समान अन्य दो ग्रहों पर भी मानव बसती थी और उनका भी वैदिक साम्राज्य में समावेश था, ऐसा वर्णन मानव बसती थी और उनका भी वैदिक साम्राज्य में समावेश था, ऐसा वर्णन बार-बार आता है। वह सारा वर्णन कपोलकल्पित नहीं है। क्योंकि आधुनिक युग में भी मानव ने अन्तरिक्ष यान आदि बनाकर चन्द्रमा पर पदन्यास किया ही है।

कृस्तयुग के पूर्व भी सारी पृथ्वी पर मानव सचार था, इसके प्रमाण सबंत्र पाए जाते हैं। आस्ट्रेलिया के पास सागर में एक भारतीय नौका की घण्टा पाई गयी थी जिस पर तमिल लिपि के अक्षर खुदे थे।

उधर यूरोप के उत्तरी सागर में डेन्मार्क प्रदेश के निकट कृस्तयुग के पूर्व की एक नौका बरफ से ढकी हुई मिली थी जिसमें बुद्ध की मूर्ति और अन्य भारतीय वस्तुएँ मिली थीं।

इसी प्रकार पृथ्वी के विविध भागों में मूर्ति, मन्दिर, स्वस्तिक की आङ्गुष्ठियाँ, सूर्यरथ आदि विपुल ऐतिहाहिक सामग्री समय-समय पर मिलती रही हैं। तथापि इस सामग्री को पाने वाले यूरोपीय कृस्ती विद्वानों ने जान-बुझकर या अज्ञानवश उससे कोई मौलिक सिद्धान्त नहीं निकाले। उस सामग्री से एक बात स्पष्ट होती है कि कृस्तयुग के पूर्व विश्व में अखंड वैदिक सम्पूर्णी ही कंजी हुई थी। तथापि कृस्ती विद्वान उनको विभिन्न असंवंधित पन्थों से बस्तुएँ मानते रहे। इससे वर्तमान सशोधन पद्धति का एक बड़ा दोष दिखाई देता है। पूर्वाधिक के कारण आधुनिक विद्वानों की गत इतिहास सम्बन्धी जो धारणाएँ बन जाती हैं उनसे उनकी सशोधन क्षमता क्षीण या नष्ट हो जाती है। वे विविध प्रमाणों की समानता और उनका पारस्परिक सम्बन्ध न देख पाते हैं, न समझ पाते हैं।

वास्तो-द-नामा आदि पाश्चात्य पर्यंटकों ने लिख रखा है कि इन्हें सप्त-सागर पार कर दूर-दूर के प्रदेशों में पहुँचने के लिए भारतीय तजों का मार्गदर्शन लेना पड़ता था।

नौसेना या नौकादान को यौरोपीय भाषाओं में Navy (नेवी) कहते हैं। यस्तव में वह 'नावि' ऐसा संस्कृत मूलक शब्द है। सागर यात्रा या नौकाप्रवास सम्बन्धी बातों को (Nautical) 'नॉटिकल' कहा जाता है। यह

वास्तव में 'नौकिकल' ऐसा संस्कृत शब्द है। इससे एक बात यह दिखाई देती है कि यूरोपीय भाषाओं में कई स्थानों पर संस्कृत 'क' का 'ट' रूपांतर होता है। इसके हम आगे कई प्रमाण देखेंगे। यहाँ पाठक के बल हमारा कहा हुआ नियम ध्यान में रखें।

सारे विश्व में संस्कृतभाषी लोगों का वैदिक विश्व-साम्राज्य होने के कारण ही अमेरिका खण्डों को आस्ट्रेलिया से जोड़ने वाले विस्तीर्ण सागर '॥ नाम Indian Ocean यानि 'भारतीय सागर' पड़ा है यद्यपि उस सागर के उत्तरी भाग में बड़े अन्तर पर भारत तो केवल एक लंगोटी जैसा छोटा-सा प्रदेश दिखाई पड़ता है।

वर्तमान समय में तो छोटे-छोटे सागरों के तटवर्ती देशों के नाम ही होने चाहिए ऐसा दुराग्रह स्थानिक लोग करते रहते हैं। इराणी और अरबी लोगों में ऐसी होड़ लगी रहती है। इण्डोनेशिया ने अपने तटवर्ती सागर को इण्डोनेशियन सागर कहना प्रारम्भ कर दिया है। ऐसी अवस्था में जब को इण्डोनेशियन सागर कहना प्रारम्भ कर दिया है। ऐसी अवस्था में जब सारे विश्व के लोग बिना किसी हिचकिचाहट के एकमत से भारत से दूर दक्षिण में फैले विशाल सागर को हिन्द महासागर कहते हैं तो उससे कई मौजिक निष्कर्ष निकाले जा सकते हैं। एक तो यह कि उस अतीत में सारे विश्व के लोगों की भाषा संस्कृत और सम्यता वैदिक होने के कारण भारत ही उनका श्रद्धा-केन्द्र होता था। भारत ही सारे विश्व का केंद्र और केन्द्र ही उनका श्रद्धा-केन्द्र होता था। भारत जाता था। उस समय सारे विश्व को भारतवर्ष कहा जाता था। उस माना जाता था। उस समय का आत्मा था जम्बूद्वीप (यानि वर्तमान हिन्दुस्थान)।

हिन्द महासागर नाम जैसा भारत से सम्बन्धित है उसी प्रकार Atlantic (अतल अन्तिक), Mediterranean (मध्यधरणीय), White Sea (झीरसागर), Red sea (लोहित सागर), जिसका उल्लेख रामायण में है, आदि सारे सागर संस्कृत नाम वाले हैं। सप्त सागरों का उल्लेख तथा सप्तखण्ड पृथ्वी का उल्लेख प्राचीन वैदिक परिभाषा में बार-बार होता रहा है। ऐसे प्रमाणों से पता लगता है कि पृथ्वीतल का पूरा अध्ययन-निरीक्षण प्राचीन वैदिक सभ्राटों के शासन में भी बैसा ही होता रहता था जैसा वर्तमान समय में होता हुआ हम देखते हैं।

## सागर पार न जाने का बन्धन

कुछ लोगों की धारणा है कि हिन्दू परम्परा ने सागर पार जाने में लोगों पर रोक लगा रखी थी। ऐसी अवस्था में भारतीयों की वैदिक संस्कृति विद्व-भर में फैलना अशक्य था। वह धारणा और उससे निकाले गये निष्कर्ष पूर्णतया गलत है। हम पहले ही कह चुके हैं कि मद्रास के पूर्व में दो सहस्र मील का सागर पार कर कई देशों में भारतीय क्षत्रियों ने मात्राज्य-प्रसार किया था। इसके विपुल उल्लेख इतिहास में होते हुए हिन्दू लोग सागर पार जाने से झिझकते थे या डरते थे, यह धारणा निराधार है। उधर अफगानिस्तान की दिशा में तो बिना सागर पार किए ही भारतीय सेनाएँ यूरोप और अफ्रीका खण्डों के दक्षिण और पश्चिम कोनों से एशिया खण्ड की पूर्वतम सीमा तक संचार कर सकती थी। तीसरा तक यह है कि अनादि काल से वैदिक संस्कृत और संस्कृत भाषा केवल भारत में ही नहीं अपनी सारे विश्व में प्रसृत होने के कारण विविध प्रदेशों में लोगों का जाना-आना बना रहता था।

पश्चिम एशियाई प्रदेशों में इस्लाम की स्थापना होने पर अत्याचारों का जो आतंक मचा और भारत पर भी इस्लामी आक्रमकों के भीषण हमले होने लगे, उनसे कुछ समय तक भारत में ऐसा हल्ला मचना स्वाभाविक था कि भारत के बाहर जाने में भय है। गाँव में दंगा-फसाद होने पर माताएँ जैसे बालकों को दंगायस्त प्रदेश में जाने से रोकती हैं उसी प्रकार इस्लामी आतंक के समय भारतीय लोगों में भारत की सीमा के बाहर न जाने का सावधानी का इशारा दिया जाना स्वाभाविक था। किन्तु इसका मतलब यह नहीं कि भारतीय परम्परा में सीमा पार करना निषिद्ध माना जाता था। यदि वैसा होता तो वसुंघव कुटुम्बकम्, विश्वदिग्विजय, राजसूय यज्ञ, अश्वमेघ यज्ञ आदि परिभाषा भारत में होती ही नहीं।

कनेल टॉड ने लिखा है, “अनादि समय से हिन्दू लोग सागर पर्यटन करते रहे हैं। दूर-दूर के द्वीपों में उनकी सभ्यता का प्रसार होना हिन्दुओं की सागर यात्रा का ठोस प्रमाण है।”<sup>१</sup>

१. पृष्ठ ११३, खण्ड १, Annals and Antiquities of Rajasthan, लेखक कनेल जेम्स टॉड।

दूसरे माहब एडवड़ पोकॉक लिखते हैं कि “सिन्धु तट के लोग अति प्राचीन समय से सागर यात्रा के आदि थे। उसका उल्लेख मनुस्मृति में आया है। सागर पार देशों से लाई वस्तुएँ राजा को भेंट देने की प्रथा मनुस्मृति में उद्धृत है। रामायण में भी नौकानयन का उल्लेख है। हीरेन के लिखे Indians नाम के ग्रन्थ में पृष्ठ १२४ पर लिखा है कि सागर पार प्रवास करने पर हिन्दुओं में कोई प्रतिबन्ध नहीं था। मनुस्मृति में तो विदेशों से किये व्यापार या सौदे में यदि कोई हानि हुई हो तो उसकी पूर्ति के नियम दिए गए हैं जिससे यह बात स्पष्ट होती है कि विदेशों से लेन-देन और जाना-आना बराबर होता रहता था।”<sup>२</sup> सत्यनारायण की कथा में भी सागर पार व्यापार का उल्लेख है।

रामावतार के पूर्व हुए बीर परशुराम ने तो इक्कीस बार सारे विश्व में दिग्विजय किया था। उनमें उसने इराण में भी युद्ध किए। उनकी सेनाओं का परशु एक शस्त्र था। पोकॉक ने निजी ग्रन्थ के पृष्ठ ४५ पर उल्लेख किया है कि परशुधारी सेनाओं द्वारा जीते हुए प्रदेश का पारसिक उर्फ परशूय (पश्चिया) नाम पड़ा।

खाल्डीय (chaldeans) नाम के लोगों का जो प्राचीन राष्ट्र था वह पोकॉक के अनुसार कुलदेव यानि दादा-परदादा आदि पूर्वज या बरिष्ठ ब्राह्मण लोगों का निदर्शक था। “इराण उर्फ परशूय देश, कॉलचिस व अर्मेनिया देशों के प्राचीन नक्षों का निरीक्षण करने पर भारतीयों के बहाँ बसने के विपुल और आश्चर्यकारी प्रमाण मिलते हैं। रामायण, महाभारत आदि महाकाव्यों में उल्लेखित कई प्रसंगों के आश्चर्यकारी चिह्न उन प्रदेशों में पाए जाते हैं। विशाल मात्रा में प्राचीन समय में भारतीयों ने उन प्रदेशों में बस्ती की थी इसके बहु नक्षे साक्षी हैं।”<sup>३</sup>

ब्रॉकस्स नदी का नाम ग्रीक भाषा का समझा जाता है। आधुनिक पाश्चात्य विद्या में यह बड़ा दोष है कि उसमें ग्रीक और लैटिन भाषाओं को ही सम्मता का अन्तिम ज्ञोत माना जाता है। वस्तुतः वह ‘उक्षश’ यानि

१. पृष्ठ ४४, India in Greece, लेखक एडवड़ पोकॉक।

२. पृष्ठ ४४, पोकॉक का ग्रन्थ।

बैल इस अर्थ का संस्कृत शब्द है। आंग्ल भाषा में उसी का संक्षिप्त रूप(Ox) 'ओंक्स' ऐसा प्रचलित है। ओंकरड़ नाम का नगर और लण्डन नगर का अक्सरिज (उफं उक्सरिज) विभाग उम्मी 'बैल' (उफं उक्स) शब्द से पड़े हैं।

### स्कंदनावीय

पोकाँक के ग्रन्थ में पृष्ठ ५५ पर लिखा है कि स्कंडिनेविया, यूरोप के अन्य प्रदेश और भारत के क्षत्रिय सारे एक ही कुल के सदस्य हैं।

पुराणों के अनुसार शिवजी के पुत्र का नाम स्कंद है। स्कंद देवों के मेनापति है। अतः यूरोप के उत्तरी भाग में नॉर्वे, स्वीडन, डेन्मार्क आदि भूप्रदेश को जो स्कंडिनेविया नाम दिया गया वह स्कंदनावीय ऐसा संस्कृत शब्द है। स्कंद के नाविक दल की उस परिसर में छावनी रही।

### कैलास

ग्रीक लोग स्वर्ग को कॉयलान् (Koilon) कहते हैं। उनके पड़ोस के रोमन् लोग कोएलम् (Coelum) कहते हैं। दोनों वैदिक 'कैलास' शब्द के अपभ्रंश हैं ऐसा पोकाँक के ग्रन्थ में पृष्ठ ६८ पर उल्लेख है।

### थेसालिया

यूरोप के जिस प्रदेश को (Thessalia) थेसालिया नाम पड़ा है वह संस्कृत देश—जानि (यानि चावल निर्माण करने वाला प्रदेश) नाम था (पोकाँक के ग्रन्थ में पृष्ठ ८२ पर दिए विवरण के अनुसार)। ग्रीक परिभाषा में (Mount Othrys) आंध्रीस पहाड़ी का उल्लेख है जो स्पष्टतया 'अद्रिईश' ऐसा संस्कृत शब्द है।

### काश्यपीय

ग्रीक लोगों में (Cassopoei) काश्यपीय लोगों का उल्लेख आता है। वे काश्यप ऋषि के अनुवादी या बंशज थे।

### विश्व-भर की महान् इमारतें

'भारतीय इतिहास की भर्यकर भूले' तथा 'विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय' नाम के मेरे दो ग्रन्थों में प्रस्तुत किए मेरे शोध के अनुसार विश्व-

भर में जितने प्रेक्षणीय भवन हैं जो कृस्ती गिरजाघर या इस्लामी कब्रें, मस्जिदें आदि कहलाते हैं वे सारे कृस्तपूर्व और मुहम्मदपूर्व वैदिक महल और मन्दिर थे। लण्डन नगर का (St. Paul's Cathedral) सेंट पॉल्स कॉथेड्रल नाम का गिरजाघर प्राचीन काल में गोपाल कृष्ण का मन्दिर था। आग लगने से प्राचीन मन्दिर की इमारत को सन् १६४४ के आसपास खति पहुँची थी। कितनी हानि हुई यह ज्ञात नहीं। तथापि वह इमारत नयी बनी ऐसी जनसामान्य की धारणा है। फिर भी उस इमारत में प्राचीन कृष्ण परम्परा के कई विह़ बड़े भक्तिभाव से जतन किए दिखाई देते हैं। उनका अधिक विवरण हम अगले पृष्ठों में देंगे।

मेरे इस शोध की पुस्टि पोकाँक के ग्रन्थ से भी होती है। वे लिखते हैं, 'उत्तर भारत के सूर्यवंश के लोगों का विश्व-प्रसार उनके विशाल भवनों से पहचाना जा सकता है। उन (किले, बाड़े, मन्दिर, महल आदि) की मोटी दीवारें, (सरोवर आदि) सार्वजनिक सुविधाओं के विविध निर्माण-कार्य जो रोम, इटली, ग्रीस, पेरू, ईजिप्त, सीलोन आदि प्रदेशों में पाए जाते हैं उनकी विशालता से बड़ा अन्नभा होता है।'

पोकाँक के इस कथन की पुष्टि में हम आगे यह कहेंगे कि काढँवा (स्पेन), बगदाद, बुखारा, समरकन्द, इस्तम्बूल, काबुल आदि विश्व-भर के नगरों में जो महान् इमारतें हैं वे न तो कृस्तियों की हैं, न मुसलमानों की। उनसे पूर्व वनीं वे सारी वैदिक परम्परा की इमारतें हैं यद्यपि उन्हें वर्तमान समय में कब्रें, मस्जिदें या गिरजाघर कहते हों।

### यूरोप की प्राच्य संस्कृति

वर्तमान समय में कोट-पतलून वाले यूरोपीय कृस्ती रहन-सहन को पाश्चात्य सभ्यता कहते हैं और घोती पहनता, तिलक लगाना आदि को पौर्वात्य वा प्राच्य सभ्यता कहा जाता है। यह भेद यूरोप की जनता कृस्ती वनने के पश्चात् गत १०००-१५०० वर्षों से ही किया जाने लगा। मूलतः सारे विश्व में वैदिक संस्कृति ही थी। अतः ऊपर दिए गए शीष्यक 'यूरोप

को प्राच्य संस्कृति' का किसी को अचम्भा नहीं होना चाहिए।

यूरोप के उस प्राचीन वैदिक संस्कृति के विपुल उल्लेख ग्रन्थों में और स्थान-स्थान पर चिह्न पाए जाते हैं। Franz Cumont (जन्म ३ जनवरी, १८६०) घेट के विश्वविद्यालय में प्राच्यापक थे। उनके लिखे एक ग्रन्थ का नाम है Textes et Monuments Figure's Relatifs aus Mysteres de Mithra (दो स्लैड)। उसका आँगल अनुवाद Thomas J. McCormack ने किया है। आँगल संस्करण का शीर्षक है The Mysteries of Mithra। क्यूमाण्ट के दूसरे ग्रन्थ का शीर्षक है Les Religions Orientals dans le Pagani au Romain। उसके आँगल संस्करण का नाम है Oriental Religions (Chicago, The open Court Publishing Co., 1911, London, agents—Kegan Paul, Trench, Trubner & Co.) हस्ती धर्म के पूर्व रोमन लोगों के रहन-महन का वर्णन Cumont ने किया है। उस समय यूरोप में अनेकानेक छोटे-मोटे पंथों में कृष्णनीति उक्त कृस्तनीति पंथ था। अपने-अपने अनुयायी बढ़ाने की उन पंथों में होड़ नगी थी।

अमेरिका के Wisconsin विश्वविद्यालय के प्राच्यापक याण्ट शावरमन ने Oriental Religions ग्रन्थ की प्रस्तावना में कहा है कि कृस्तपूर्व समय में जितने पंथ थे वे बड़े सशक्त थे। उनका अपना बड़ा प्रभावी तत्त्वज्ञान था। कृस्तनीति पंथ से उनकी स्पष्टी थी। उन पंथों का कमंकाण्ड, अच्यात्मवाद, शास्त्राचार, परोपकारिता, देवताओं के उत्सव, त्योहार, आत्मशुद्धि और स्वर्गप्राप्ति सम्बन्धी धारणाएँ बड़ी लुभावनी थीं। उनके सामने हस्ती पंथ बड़ा ही निष्प्रभ और शुष्क-सालगता था। अतः तत्कालीन हस्ती नेताओं ने एक चाल ली। उन पंथों के (वैदिक) त्योहार-उत्सव आदि कृस्तियों ने अपना लिये।

क्यूमाण्ट ने भी उस ग्रन्थ की भूमिका में लिखा है, "कृस्ती उत्सव, त्योहार आदि स्पष्टतया कृस्तपूर्व परम्परा पर आधारित हैं। चौथी शताब्दी से क्रमस का त्योहार दिसम्बर की २५ तारीख को मनाए जाने का कारण था कि उस दिन उत्तरायण का उत्सव हुआ करता था। उसे Natalis invicti कहा जाता था।"

पृष्ठ २ पर क्यूमाण्ट ने लिखा है कि "पूर्ववर्ती देशों के प्राचीन सम्प्रताओं में ही विद्या, कला, शास्त्र, बुद्धिमत्ता, सम्पत्ति, उद्योगक्षमता की परम्पराएँ दीखती हैं।"

पृष्ठ ६ से ८ पर उल्लेख है कि "खगोल ज्योतिष के जाता, गणितज्ञ, व अध्यात्मविद्या के प्रवर्त्तक आदि अग्रसर व प्रख्यात व्यक्ति लगभग सारे पूर्ववर्ती प्रदेशों के निवासी थे। उदाहरणाचार्य Plotemy और Plotinus ईजिप्त के निवासी थे; Porphyry or Iamblichus सीरियाई थे; Discorides और Golen भी एशियाई ही थे। सारी विद्याओं पर पूर्ववर्ती देशों का प्रभाव था।" पूर्ववर्ती प्रदेशों में साहित्य और शास्त्र दोनों का अध्ययन होता था। ग्रीक परम्परा का जो विशेष आकर्षक गुण माना जाता है उसका स्रोत भी अधिकतर Asia minor, सीरिया और ईजिप्त में था। विविध क्षेत्रों में यूरोप के लोग ही अग्रसर थे, यह धारणा खोखली है। उस प्राचीन काल में रोमन सम्प्रता का भी उदय नहीं हुआ था। उस समय रोम पूर्ववर्ती प्रदेशों पर ही निर्भर रहता था।

### यूरोप की वैदिक परम्परा कृस्तियों ने दबा दी

क्यूमाण्ट के ग्रन्थ में पृष्ठ १२ और १३ पर लिखा है, "सब कुछ नष्ट हो गया। ग्रीक और लैटिन में लिखी पौराणिक कथाएँ भी यदि उपलब्ध होती तो भी अच्छा होता। उदाहरणाचार्य द्वितीय शतक में Eusebius और Pallas नाम के लेखकों ने Mysteries of Mithra (यानि आदित्य की कथाएँ) लिखी थीं। किन्तु मध्ययुगीन कमंठ कृस्तियों ने उस साहित्य को बेकार अथवा शायद हानिकारक भी समझकर नष्ट कर दिया। रोमन साम्राज्य के जात इतिहास में तीसरी शताब्दी का व्यौरा लगभग नष्टप्राप्त हो गया है। ठीक उसी समय यूरोप में वैदिक पंथों का बड़ा प्रभाव था। Herodianus, Dion Cassius, तुकंस्थानी Suetonius से Ammianus Marcellinus तक के विविध ग्रन्थकारों का सारा साहित्य ऐसा नष्ट कर दिया गया कि उस समय के इतिहास का कुछ पता ही नहीं चलता। इस कारण उस समय के वैदिक पंथों का इतिहास अज्ञात रह गया है।"

## पूर्ववर्ती वैदिक परम्पराओं का कृस्ती उपहास

युरोप में कृस्ती पंथ का अधिकार जमाने के हेतु कृस्ती नेताओं ने दूसरी से चौथी शताब्दी तक के जनजीवन के इतिहास का कठोर नाश किया। इतना ही नहीं, उस समय की वैदिक प्रथाओं का विडम्बन कर उनका उपहास करते रहने की प्रथा तत्कालीन कृस्ती नेताओं ने अपनाई। उदाहरणार्थे ईसिस देवता के भक्त लोग निजी शरीर को कष्ट देने वाली साधना करते थे। उन प्रथाओं की Juvenal नाम के लेखक ने आलोचना की है। Necromancy नाम के ग्रन्थ में Lucian ने Magi (महायागी) पुरोहित स्नान आदि द्वारा शुद्धि की अखण्ड विविध क्रियाएँ करते रहते हैं ऐसी उनकी हैं जी उड़ाई है। Apulesius ने Metamorphosis नाम के ग्रन्थ में Isis देवता की गूढ़ पूजाविधि आदि की विफलता दर्शायी है। Treatise on the Syrian Goddess नाम के ग्रन्थ में Lucian ने Hierapolis (हरिपुर) के मन्दिर के पुरोहितों से चर्चा का सरसरा व्योरा ही दिया है।

## योरोपीय कृस्ती विद्वानों की ज्ञानियाँ

जब उल्लेखित ग्रन्ट शांखरमन की यह धारणा कि कृस्ती परम्परा की अन्य पंथों से होड़ थी, स्वल्प मात्रा में सही है। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् तत्त्वज्ञता वैदिक संस्कृति के कई पंथ बन गए थे। उनमें एक कृष्ण उक्त कृष्टपंथ भी था। योरोपीय विद्वानों की यह धारणा कि कृस्त उक्त ईसा मसीह नाम का कोई अवतारी महात्मा हुआ था और उसने जो पंथ चलाया उसे कृस्ती धर्म उक्त कृष्टशानिटी कहते हैं, पूर्णतया गलत है। कृस्त या ईसा मसीह नाम का कोई व्यक्ति कभी हुआ ही नहीं। कृष्ण नाम का ही कृष्ट उच्चार हुआ था। कृष्ण की नीति भगवद्गीता में चर्चित है। उस भगवद्गीता के अनुयायियों का कृष्णनीति पंथ था। किन्तु दिन-प्रतिदिन संस्कृत भाषा के अज्ञान के कारण कृष्णपंथी जन कृष्णचरित्र और भगवद्गीता से बिछड़ते गए।

तथापि कृस्त पंथ, ईशानी, स्मातं, स्तविक, मैलेन्सिअन्स (म्लेच्छ), कैसिओपिअन्स (कश्यपीय), फिलिस्तिन (पुलस्तिन), ज-अस्तिक (gnostic),

अ-ज्ञ-अस्तिक (agnostic) आदि विविध पंथों में सांवर्जनिक लोकप्रियता, सम्पत्ति, मानसम्मान, अधिकार आदि प्राप्त करने की स्वाभाविक होड़ लगी हुई थी। उनमें दैववशात् कृस्तपंथियों को सम्राट् कांस्टाण्टाइन का साथ मिला। वह मिलते ही रोमन सेनाओं द्वारा छल-बल से छह गाँवों में सारे यूरोप को कृस्ती बनाया गया। इस प्रकार जुल्म-जवरदस्ती से फैले कृस्तपंथ ने अपने आपको वैदिक परम्परा से पृथक् करकृष्ण के बदले कृस्त नाम के एक काल्पनिक व्यक्ति का मनगढ़न्त चरित्र बनाकर अपना एक अलग ठोस अस्तित्व प्रस्थापित कर लिया। इससे जाना जा सकता है कि ऐहिक अधिकार, रीब आदि की लालसा की पूर्ति हेतु किस प्रकार भिन्नपंथी आध्यात्मिकता का ढोंग रचा जाता है।

सामान्य जन भी कितने भोले होते हैं। भेड़ की भाँति वे कृस्ती नेताओं के बहकावे में बहकर एक काल्पनिक कृस्त में विश्वास कर उसके द्वारा मुक्ति पाने की विफल आशा करते रहे हैं। कृस्ती नेताओं के इस जाल में फँसकर विद्वान व्यक्तियों ने भी एक कपोलकल्पित कृस्त के जीवन के उद्देश्य, आदर्श और उपदेशों पर ढेर के ढेर भाष्य लिख मारे। यह सब बन जाने पर इतिहासकार भी उसमें विश्वास करने लगे। अब मामला इतना बढ़ गया कि मूलतः कृस्त नाम का कोई व्यक्ति ही नहीं हुआ ऐसा कहने की किसी की हिम्मत ही नहीं होती।

फिजिया, थ्रेस, ईजिप्ट आदि प्रदेशों के इतिहासों में विविध देवियों के नाम आते हैं। उनके अनुयायियों के भिन्न-भिन्न धर्म थे, ऐसी योरोपीय विद्वानों ने आन्त धारणा फैला रखी है। वस्तुतः वे एक ही वैदिक प्रणाली की देवियाँ थीं। वैदिक प्रणाली में चण्डी, पार्वती, दुर्गा, भवानी, उमा आदि विभिन्न नामों की या रूपों की देवियाँ क्यों न हों, वैदिक संस्कृति में वे एक ही देवता के आविष्कार समझे जाते हैं। इसी प्रकार कृस्ती सन् पूर्व के विश्व में विविध देवताओं के जो पंथ थे वे विभिन्न धर्म न होते हुए एक ही अखण्ड वैदिक संस्कृति के अंग-उपांग थे।

जिसकी लाठी उसकी भेस कहावत के अनुसार वर्तमान युग में योरोपीय कृस्ती देश सशक्त और प्रगत होने के कारण उनके विद्वानों के बनवाय या निष्कर्ष को ब्रह्मवाक्य समझने की प्रवृत्ति दिखाई देती है। किन्तु

ऐसा अन्धविश्वास सर्वथा अनुचित है। पाश्चात्य विद्वानों ने ऐसे-ऐसे प्रमाद किए हैं कि जो आठवीं कक्षा के विद्यार्थी के लिए भी लज्जास्पद माने जाएंगे।

उदाहरणार्थं सर्व मोनियर विलियम्स् का बनाया एक बहुत संस्कृत-अंग्रेजी शब्दकोष है। उसमें 'कंचिदेक' शब्द को एक महाभारतकालीन गाँव का नाम कहा गया है। इससे महाभारत के एक सादे इलोक का अर्थ वे समझ नहीं पाये, यह प्रतीत होता है।

कौटव-पाण्डवों का युद्ध टालने हेतु जब भगवान् कृष्ण दुर्योधन के दरवार में उपस्थित होकर कहते हैं कि—

इन्द्रप्रस्थं वृक्षप्रस्थं जयन्तं वारणाव्रतम् ।

प्रयच्छ चतुरो ग्रामान् कंचिदेकं च पञ्चमम् ॥

तो उनके कहने का तात्पर्य था कि पाण्डवों को कम से कम पांच ग्राम दिए जाएं जिनमें इन्द्रप्रस्थ, वृक्षप्रस्थ, जयन्त, वारणाव्रत अवश्य हों और पांचवीं अन्य कोई-सा भी ग्राम दिया जाए। संस्कृत 'कंचिदेक' का अर्थ होता है कोई-सा भी एक। यह सादा अर्थ न समझकर मोनियर विलियम्स् ने इन्द्रप्रस्थ, वृक्षप्रस्थ, जयन्त, वारणाव्रत के समान 'कंचिदेक' नाम का कोई पांचवीं नगर भगवान् कृष्ण ने पाण्डवों के लिए माँगा। इससे और भी एक अनुमान यह होता है कि मोनियर विलियम्स् के नाम से प्रकाशित शब्दकोष कई कल्पे-वल्पे व्यक्तियों के सहयोग से बनाया गया है।

दूसरा एक उदाहरण M. A. Sherring नाम के पादरी ने लिखे Benares the Sacred city of the Hindus नाम के ग्रन्थ में उद्धृत है (प्रस्तावना, पृष्ठ XXI)। उन्होंने लिखा है कि प्रोफेसर विल्सन नाम के एक अन्य संस्कृतज्ञ ने काशिराज शब्द का अर्थ हर बार 'तीर्थराज काशि' ऐसा किया है जब कि मूल संस्कृत में काशि नरेश ऐसा उसका अर्थ है।

ऐसे उदाहरण देखते हुए पाश्चात्य विद्वानों के वक्तव्यों पर भरोसा रखना कितना अयोग्य है यह पाठक सोच सकते हैं।

इस प्रकार की भूलों के अतिरिक्त यूरोपीय कृस्ति व्यक्तियों ने जान-दृभक्त सारे इतिहास को किस प्रकार तोड़ा-मरोड़ा होगा इसकी तो गिनती भी करना असम्भव होगा।

उदाहरणार्थं यूरोप के पादिरयों ने वेदों के अनुवाद कहकर जो ग्रन्थ छापे और बाटे उनमें कुटिल हेतु से अंटसंट अनापशनाप बातें कही गई थीं। उद्देश्य यह था कि उन्हें पढ़कर वैदिक धर्म के ब्राह्मण ग्रन्थों के प्रति धृणा उत्पन्न हो और कृस्ती धर्म का प्रसार सरलता से किया जा सके।

इस प्रकार वैदिक संस्कृति का तिरस्कार कर उसके इतिहास को नष्ट करने में मग्न रहने वाले घड्यंत्री योरोपीय कृस्तियों के साथ-साथ दूसरी तरफ ऐसे पाश्चात्य विद्वान् भी हुए हैं जिन्हें यह प्रतीत हुआ था कि प्राचीन काल में वैदिक संस्कृति का ही सर्वत्र प्रसार था। India in Greece ग्रन्थ लिखने वाले Edward Pococke ऐसे एक व्यक्ति थे। Count Biornstierna नाम के अन्य पाश्चात्य विद्वान् द्वारा लिखे The Theogony of the Hindus ग्रन्थ में पृष्ठ १६८ पर लिखा है कि "प्राचीनता में हिन्दू धर्म की कोई वरावरी नहीं कर सकता। आर्यावित्त में ही ब्राह्मण धर्म का जन्म हुआ और श्रेष्ठ हिन्दू संस्कृति का संगोपन हुआ। वही सम्यता पश्चिम में एथिओपिया, ईजिप्त, फिनीसिया, पूर्व में सयाम से लेकर चीन और जापान तक, दक्षिण में सीलोन से जावा, सुमात्रा तक, और उत्तर में ईराण से खालिड्या (उफं चैलिड्या) और कोलचिस तक पहुँचकर वहाँ से ग्रीस और रोम के प्रदेशों में भी गई और अन्त में अतिरिक्त के Hyperboceans के प्रदेश में भी फैली।

**विश्वोत्पत्ति की वैदिक कथा ही सारे दोहराते हैं**

वैदिक संस्कृति ही प्राचीनतम काल से सारे विश्व में प्रस्तर थी, इसका एक प्रमाण यह है कि विश्वोत्पत्ति की वैदिक कथा ही सारे पन्थ और धर्म-ग्रन्थ दोहराते हैं।

ग्रीक लोगों की मान्यता देखें। Damascius नाम के ग्रीक लेखक Orpheus का सिद्धान्त इस प्रकार उद्धृत किया है, "आरम्भ में Kronos (सूर्य) ने Oether (दिन) और Urros (रात्रि) बनाए। उसमें ब्रह्मण्ड की स्थापना की गई। उसमें से (ब्रह्मा-विष्णु-महेश) त्रिमूर्ति की निर्मिति हुई। उन्होंने स्त्री और पुरुष द्वारा मानवों की उत्पत्ति की। ईजिप्त के लोगों की विश्वोत्पत्ति की कथा उसी ढाँचे की है। वे कहते हैं कि प्रथम ब्रह्मण्ड

२४

स्थापन हुआ और उसी के आकाश और पृथ्वी ऐसे दो भाग हुए।" (Bharat-  
India As Seen and Known by Foreigners, लेखक बाबासाहेब  
देशपाण्डे, प्रकाशक—स्वाध्याय मण्डल, किला पारडी, जिला सूरत, सन्  
१९५०)।

### यहूदी परम्परा में वही वर्णन

यहूदी लोगों के प्राचीन कृषि Moses की बंसी ही मान्यता थी इस सम्बन्ध में Count Biornstierne लिखते हैं, "ईजिप्त की धार्मिक परम्परा भारतमूलक थी इस तथ्य का ध्यान रखने पर पता चलता है कि यहूदियों के नेता Moses की विश्वोत्पत्ति की धारणा का स्रोत भी कुछ मात्रा में वही होना चाहिए। क्योंकि वैदिक सिद्धान्तानुसार एकमेव कर्ताधर्ता परमेश्वर के तत्त्व पर ही उनकी धर्मपरम्परा आधारित थी। (पृष्ठ १४४, The Theogony of The Hindus, लेखक Count Biornstierne)।

### बाइबल और कुरान की भी वही धारणा

हस्ती और इस्लामी विश्वोत्पत्ति के वर्णन बोढ़ परम्परा का अनुसरण करते हैं और बोढ़ परम्परा स्वयं वैदिक धारणा दोहराती है। वे कहते हैं : "प्रथम कुछ नहीं था। केवल एक सन्नाटा और अंधेरा। पृथ्वी पर जीव नहीं थे। उस समय आकाश उक्त मुवनों के निवासी पृथ्वी पर आया-जाया करते। उन दिव्य व्यक्तियों के पवित्र आत्माओं में कोई वासना नहीं थी। उस समय आदि बुद्ध ने उनके मनों में बादाम के जैसे एक पेड़ का फल खाने की इच्छा निर्माण की। उससे मानवों में वासना निर्माण हुई। तत्पश्चात् उन्हें निजी मुवनों में जाने की इच्छा ही न होने से वे यहीं रहे और उनसे मानव वंश प्रारम्भ हुआ।" बाइबल और कुरान में अंकित मानव निर्मिति की कथा उसी स्रोत की है इसमें कोई सन्देह नहीं। इस प्रकार विश्वोत्पत्ति की आधुनिक या प्राचीन धारणाएं सारी हिन्दू स्रोत की ही दिखाई देती हैं।

### पाश्चात्य शास्त्रीय परिभाषा में हिन्दू देवताओं का उल्लेख

ब्रह्मा-विष्णु-महेश त्रिमूर्ति विश्व का निर्माण, पालन और विनाश का कायं करते रहते हैं, यह वैदिक धारणा है। यूरोप के आधुनिक कृस्ती जन उस त्रिमूर्ति से पूर्णतया अपरिचित हैं। तथापि जो यूरोपीय विद्वज्जन विविध शास्त्रों में प्रवीण हैं वे निजी शास्त्रीय परिभाषा में उन तीनों वैदिक देवताओं को जीवसृष्टि का मूलाधार मानते हैं, यह बड़ी आश्चर्यकारी घटना है। तथापि दूसरी दृष्टि से देखा जाए तो उसमें कुछ आश्चर्य भी नहीं है क्योंकि वैदिक परम्परा ही सारे मानवों की आदि परम्परा है। डार्विन के सिद्धान्तानुसार जो विद्वान् यह मानते हैं कि एक सूक्ष्म जीवकण से उत्कान्त होते-होते बानर से मानव बना उन्होंने उन मानव सदृश बानर जाति के नाम (Shivapithacus) शिवपिथेक्स और (Ramapithacus) रामपिथेक्स रखे हैं।

इसी प्रकार जिन चट्टानों पर जन्तु, कृमि इत्यादि प्रायमिक जीव निर्माण हुए उनको प्राश्चात्य कृस्ती शास्त्रज्ञों ने 'विष्णु शिस्ट' (Vishnu Schist) नाम दिया है। अमेरिका में (Grand Canyon) ग्राण्ड कॉन्फिन नाम का जो विशाल पहाड़ी प्रदेश है उसमें पञ्चरा और १६ क्रमांक के जो मुकाम हैं वहाँ विष्णुशिस्ट नाम अंकित है।

कृस्ती परम्परा के विद्वानों की शास्त्रीय परिभाषा में शिव-राम-विष्णु आदि वैदिक देवताओं के नाम प्रविष्ट इसलिए हुए हैं कि आज अपने-आपको कृस्ती और इस्लामी मानने वाले सारे लोगों के पूर्वज वैदिक-धर्मी थे। उस समय उनके हिन्दू, वैदिक पूर्वज विश्व के कर्ताधर्ता के रूप में जिन देवताओं के नाम लेते थे वे इन पाश्चात्य कृस्ती विद्वानों ने अनजाने उनके सिद्धान्तों में 'चिपका' रखे हैं। क्या यह उनके वैदिक विरासत के प्रमाण नहीं हैं?

### अध्यात्म

विश्व में अध्यात्मवाद के पाए जाने वाले सारे पहलू वेदमूलक ही हैं। कौट Biornstierne लिखते हैं कि "अध्यात्मवाद के मूल तत्त्व Pantheism, Spinogism, Hegelianism एक-ईश्वर का सिद्धान्त, मानवीय

आध्यात्मिक जीवन में दीखने वाली ईश्वरीय परछाया; मृत्यु के पश्चात् जीव का शिव में बिलीन होना; जन्म और मृत्यु का अखण्ड चक्र ऐसे विविध दृष्टिकोणों का समावेश हिन्दू प्रणाली में दिखाई देता है।" (पृष्ठ २६-३० Bharat—India as seen and known by Foreigners)।

### दर्शनशास्त्र

"दर्शनशास्त्र में तो हिन्दू जन ग्रीस और रोम से कहीं आगे थे। आत्मा के अमरत्व के बाबत ग्रीस और रोम के लोगों में सन्देह होता था। ईजिप्ट के लोगों का धर्म, पुराण और दार्शनिक कल्पनाएँ हिन्दुओं से ली गई थीं। ग्रीक दर्शनशास्त्र लगभग पूरा ही हिन्दू दर्शनशास्त्र पर आधारित था। उनकी समानता योगायोग से उत्पन्न नहीं हो सकती। हिन्दू दर्शनशास्त्र बड़े गहरे और परिपूर्ण होने के कारण ग्रीक दार्शनिक हिन्दुओं के शिष्य ही रहे होंगे।" (उसी ग्रन्थ के पृष्ठ २६ से ३३)।

### विश्व-साहित्य और देवकथाएँ

W. D. Brown ने लिखा है: "बारीकी से विचार करने पर निष्पक्ष भूमिका वाले व्यक्ति को मानना पड़ता है कि मानव का सारा साहित्य और देवकथाओं के स्रोत हिन्दू परम्परा में ही प्राप्त होते हैं, Maxmuel, Jacolliot, Sir William Jones आदि विद्वानों को प्राचीन हिन्दू(संस्कृत)ग्रंथों में ही मानव समाज की प्रमुख मान्यताओं के मूल मिले हैं। ऐसे हिन्दू परम्परा के बढ़प्पन की प्रशंसा कैसे की जाए। अन्य प्रसिद्ध लोगों की कीति हिन्दू कर्तृत्व से तुलना करने पर फीकी दीखती है।" (पृष्ठ १३-१४, Bharat—India as seen and known by Foreigners)।

### प्राचीनता

हिन्दू (वैदिक) परम्परा की प्राचीनता के बाबत Sir James Caird लिखते हैं, "कुछ पाइचात्य विद्वानों के ध्यान में भी यह तथ्य नहीं आया है कि निजी सामाजिक शासन प्रस्थापित करने वाले विश्व के प्राचीनतम लोग हिन्दू ही तो थे।"

दिसम्बर १८६१ के The Calcutta Review मासिक में प्रकाशित एक लेख में उल्लेख था—“इसमें कोई संदेह नहीं एक समय या जब हिन्दू लोग सारी कलाओं में प्रवीण थे, उनका आदर्श शासन था, उनके नीतिनियम बड़े अच्छे थे, उनके शास्त्र बड़े प्रभावी थे और उनका ज्ञान अपार था। प्राचीन काल में हिन्दू (अन्तर्राष्ट्रीय) व्यापार करा करते थे। उनके बनाए वस्त्र प्रख्यात थे। अनादि समय से वे रेशम के वस्त्र बुनते थे। ग्रीक लेखकों ने उल्लेख किया है हिन्दू लोग बड़े ज्ञानी थे, उनका आध्यात्मिक ज्ञान उच्चस्तरीय था। खगोल ज्योतिष और गणित में भी वे प्रवीण थे। डायोनीशस लिखता है कि हिन्दुओं ने ही प्रथम सागर पार यात्राएँ आरम्भ कर दूर-दूर के देशों में निजी माल पहुँचाया। आकाशस्थ ग्रहों के भ्रमण वेग और तारों का अध्ययन और नामकरण हिन्दुओं ने ही किया। अति प्राचीन समय से प्रत्येक क्षेत्र में हिन्दू विख्यात थे। उनके देश में प्राकृतिक और मानवी कला की अत्युत्तम कृतियों की भरमार है।"

### हिन्दूप्रणाली विश्वधर्म था

ऊपर उद्धृत किए प्रमाणों से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि प्राचीन विश्व में सारे जन हिन्दू थे। यदि हिन्दू नाम प्राचीन नहीं है, ऐसी जिन पाठकों की धारणा हो, वे उसे वैदिक धर्म कहें। उसी का प्रचलित नाम हिन्दू है। अतः उसमें कोई विवाद या मतभेद नहीं होना चाहिए। ग्रीक लेखक Ctesias ने कहा है कि "अन्य सारे राष्ट्र के लोगों की संख्या के बराबर प्राचीन विश्व में हिन्दू लोगों की संख्या थी।" (पृष्ठ २२०, भाग २, Historical Researches)।

उक्त कथन बड़ा अटपटा-सा लगता है। उससे सामान्य पाठक की ऐसी धारणा बनती है कि प्राचीन समय में १०० करोड़ लोग संख्या हो तो उसमें से ५० करोड़ हिन्दू थे।

Ctesias के कथन का सूक्ष्मता से विचार करने पर उसमें कई दोष दिखाई देते हैं। एक तो हम यह पूछ सकते हैं कि कृस्तपूर्व समय में हिन्दू या वैदिक धर्म के अतिरिक्त अन्य कौन से धर्म थे? यदि Stoics, Samaritans आदि वे अन्य धर्म थे ऐसा कोई कहे तो हम यहाँ स्पष्ट

२८

करना चाहते हैं कि वे तो वैदिक धर्म के ही विभिन्न पंथ थे।

अतः Ctesias का यह कथन कि प्राचीनकाल में अन्य सारे धर्मों की सोकसल्या के बराबरी की हिन्दुओं की संख्या थी, इस बात का प्रमाण है कि सारे विश्व के लोग प्राचीन काल में हिन्दू ही थे। Ctesias को शायद वही कहना था कि उसके मन में समझम निर्माण हो गया था। वैदिक अटूट प्रसार रहा यह तथ्य जो हमने इस घन्थ में प्रस्तुत किया है उसका जान लुप्त हो जाने के कारण Ctesias जैसे लेखक सारे विश्व के लोग हिन्दू थे, ऐसा कहने के बजाय अन्यधर्मीय लोगों के बराबरी की हिन्दुओं की संख्या थी, ऐसा समझते रहे।

Delbos नाम के एक फ्रेंच विद्वान् ने हिन्दू प्रणाली के बाबत लिखा है कि "हजारों वर्ष पूर्व भारत में निर्माण हुई उम हिन्दू प्रणाली का प्रभाव जीवन के हर क्षेत्र में पग-यग पर हमें प्रतीत होता है। विश्व में जहाँ भी मम्पता हो वहाँ हिन्दुत्व का प्रभाव दीखता है। चाहे आप अमेरिका जाएं या यूरोप, गंगा के किनारे से आई उन सम्पत्ता की छाप स्थान-स्थान पर दीखती है।" (पृष्ठ १८, Bharat—India as seen and known by Foreigners)।

ब्रक्टूयर १८७२ के The Edinburgh Review मासिक में लिखा था "हिन्दू सम्पत्ता प्राचीनतम है। उसके महत्वपूर्वं अवशेष जहाँ-तहाँ पाए जाते हैं। हर क्षेत्र की प्रवीणता और सम्पत्ता में हिन्दू सर्वदा अग्रसर रहे हैं। हिन्दू प्रणाली जब उत्कर्ष के शिखर पर थी उस समय अन्य सम्पत्ताओं का उदय भी नहीं हुआ था। हिन्दू प्रणाली की जितनी खोज की जाए उतना ही उसका स्वरूप अधिक मनोहारी और विशाल दिखाई देता है।"

### वैदिक विश्वशासन की आवश्यकता

स्वामी विवेकानन्द ने एक बार कहा था कि "मैं चाहता हूँ कि हिन्दू विश्वविनय करें।" (पृष्ठ ६, Hindu, Life-Line of India, लेखक जी० प्रम० जगतियानी, बम्बई, १९८३)।

इस कथन का मूल अर्थ यह है कि वैदिक तत्त्वों पर ही विश्व का

कारोबार अच्छी प्रकार चलाया जा सकता है। हम पहले ही स्पष्ट कर चुके हैं कि हिन्दू कोई जाति नहीं है। वह तो मानवधर्म प्रणाली है जो प्रत्येक व्यक्ति को अपनानी चाहिए। हिन्दुत्व एक विशिष्ट दृष्टिकोण है। प्रत्येक व्यक्ति का जीवन सुखी, समृद्ध और शान्तिपूर्ण हो ऐसे नियम हिन्दू प्रणाली में बनाए गए हैं।

हिन्दू प्रणाली में प्रत्येक व्यक्ति को पूर्ण आध्यात्मिक स्वतन्त्रता दी गई है। पूजापाठ का किसी पर कोई बन्धन नहीं होता। किसी एक व्यक्ति को गुरु मानना या श्रेष्ठ समझना या किसी एक देवता को मानना या न मानना प्रत्येक व्यक्ति पर निर्भर करता है। इतना ही नहीं, नास्तिक मत वालों को भी हिन्दू प्रणाली में सम्मान मिलता है। आस्तिकों में भी अपना-अपना गुरु या देवता चुनना और जप-जाप या पूजा-पाठ की अपनी प्रणाली चुनने का अधिकार प्रत्येक हिन्दू को दिया गया है। इसी कारण प्रत्येक हिन्दू से यह अपेक्षा की जाती है कि वह किसी अन्य व्यक्ति पर पूजा-पाठ या देवभक्ति प्रथा की जाती है। यही कारण है कि मुसलमान के क्षेत्र में किसी प्रकार का दबाव न डाले। यही कारण है कि मुसलमान और कृस्तियों में दूसरों को जबरन इसाई या मुसलमान बनाने की जैसी प्रथा रही है हिन्दू धर्म में कभी वैसा यत्न नहीं हुआ।

तथापि बर्तमान समय में कृस्ती और मुसलमान लोग विविध प्रकार के दबावों से अन्यपंथीय लोगों को अनुयायी बनाकर निजी संख्यावल बढ़ा रहे हैं। इससे वैदिक हिन्दू प्रणाली को बड़ा खतरा खड़ा हो गया है। अतः पर्याप्त हिन्दूधर्म प्रणाली में कठोर उपायों से किसी को हिन्दू बनाने की प्रथा नहीं रही है तथापि आत्मरक्षा के लिए अब हिन्दुओं को भी अन्यधर्मीय लोगों को अपने में सम्मिलित कर संख्यावृद्धि करने के अतिरिक्त और कोई जारा नहीं है। युद्धनीति यही कहती है। शत्रु जिस शस्त्र का और जिन उपायों का अवलम्बन करता है उससे तीव्रतर उपाय और शस्त्र अपनाने से ही हिन्दुत्व का बचाव होगा।

### हिन्दू पदपादशाही का लक्ष्य

हिन्दुत्व की रक्षा होना सारी मानव जाति के लिए बड़ा आवश्यक है। हिन्दुत्व में ही विविध विचारों के मानवों को एक साथ जीवन व्यतीत करने

की गुजाइशा अन्तर्भूत है। यदि हिन्दुत्व न रहा तो कृस्ती और मुसलमान एक दूसरे को ला जाएंगे। और यदि सारे कृस्ती या सारे मुसलमान ही रह गए तब भी वे आपस में लड़कर कट मरेंगे। क्योंकि जुल्म, जबरदस्ती, धोसबाजी, असत्य, छोंगबाजी, अत्याचार यही उनके विस्तार के स्रोत रहे हैं। एक माँ की छत्रछाया में जिस प्रकार विविध प्रवृत्तियों की पुत्र-पुत्रियाँ पलती हैं उसी प्रकार हिन्दुत्वादी छत्रपति के शासन में ही सर्व प्रकार के विचारों को पनपने की स्वतन्त्रता होती है। अतः सारे विश्व को हिन्दू शासन में रखने का ध्येय प्रत्येक व्यक्ति को दोहराते रहना चाहिए। मध्य-युगीन समय में छत्रपति शिवाजी महाराज दैवी प्रेरणा से उसी लक्ष्य का उच्चारण बार-बार करते रहे। आधुनिक समय में स्वामी विवेकानन्द ने भी वही बात कही।

### एष धर्मः सनातनः

घने बादलों से सूर्य ढककर जैसे सर्वं अंधेरा छा जाता है उस प्रकार कृस्ती और इस्लामी आक्रमणों से कई बार हिन्दुत्व पर धोर संकट आते रहे हैं। तथापि उनसे घबराने की कोई आवश्यकता नहीं। एष धर्मः सनातनः—यह भगवान् कृष्ण का वचन ध्यान में रखते हुए वैदिक मान्यताओं से प्रेरित व्यक्तियों को अविरत और अथक यत्नशीलता का कर्तव्य निभाना चाहिए। योगी अरविन्द धोष ने ठीक ही कहा है कि “हिन्दूधर्मं गुब्बारे या फुट्टी जैसी कोई हलकी-फुलकी वस्तु थोड़े ही है जो किसी के फूलकार से उड़कर लुप्त-गुप्त हो जाए।” (जगतियानी के पुस्तक का पृष्ठ १४)।

भारत की आध्यात्मिक श्रेष्ठता की बाबत प्रलयात बंगाली कवि रवीन्द्रनाथ ठाकुर (टेगोर) ने कहा है “हे भारत, तुम में दरिद्रता, दुःख और कष्ट की भरमार होते हुए भी मैं तुम्हें बहुत चाहता हूँ क्योंकि तुमने सम्राट् के सामने यह आदर्श रखा है कि वह सारी सम्पत्ति त्याग कर सादा जीवन बिताए। (बुद्ध, अशोक, भर्तृहरि और हर्षवर्धन आदि ने उसी आदर्श का पालन किया)। तुम्हीने जेता को जित शत्रु के प्रति रण में दयाद्वारा होना सिखाया (कूर, दुष्ट, आचारहीन, आतंकवादी इस्लामी आक्रामकों के प्रति हिन्दू राजा और अन्य सेनानियों का बर्ताव इतना नरम रहा कि वह सद्गुण

विकृति बन कर रह गया)। तुम्हीं ने निष्काम कर्म और सेवाभाव का संदेश दिया है (भगवद्गीता का यही तो मुख्य उपदेश है)। तुमने गृहस्थ को सुझाया है कि पड़ोसी, सम्बन्धी, अतिथि, निराश्रित, दीन, दरिद्र आदि सभी को वह अपने ही कीटुम्बिक परिवार का सदस्य समझे। सुख का उपभोग करते समय संयम बरतने की तुम्हारी शिक्षा है” (जगतियानी के पुस्तक में पृष्ठ १६ पर दिया उद्धरण देखें)।

वैदिक संस्कृति की वही विशेषताएँ हैं। उसके अन्तर्गत व्यक्ति अपने आपको ईश्वरी यंत्रणा का केवल एक पुर्जा मानता है। इस प्रकार वह एक सेवक की भूमिका निभाता है न कि एक अहंकारी हुकुमशाह और शोषणकर्ता की।

### वैदिक ध्वज की विशेषता

वैदिक प्रणाली के उपर्युक्त गुण उसके केशरी ध्वज में पूर्णतया दिखाईत हैं। उसी रंग की पताकाएँ प्रत्येक मन्दिर पर लहराती हैं। वही ध्वज वैदिक राजाओं की छावनियों पर और प्रासादों पर भी फरफराता दिखाई देता है। हिन्दू साधु, संन्यासी और तीर्थस्थानों की यात्रा करने वाले भावुक लोग सारे वही रंग के वस्त्र पहनते हैं और उसी रंग की पताकाएँ साथ ले जाते हैं। यह कितना ठोस प्रमाण है कि रावों से रंकों तक वैदिक संस्कृति ने एक समान आदर्श रखा है। उसमें किसी का लिहाज नहीं किया जाता। उस नारंगी उर्फ़ केशरी रंग द्वारा पवित्रता, त्याग और सेवा तथा दीन-दुखियों की देखभाल का आदर्श जनता के सामने रखा गया है।

हरे रंग के इस्लामी ध्वज की भाँति वैदिक केशरी ध्वज किसी जेता या तानाशाह की विजयों के कारण वैदिक संस्कृति का ध्वज नहीं बना है। उस ध्वज में समता, सेवा, त्याग, दया, पवित्रता, संयम, वैराग्य, शोषण आदि सभी उत्तमोत्तम भाव सम्मिलित हैं। क्या विश्व में इतना श्रेष्ठ कोई और ध्वज है? अतः यही ध्वज सारे विश्व में स्थान-स्थान पर लहराना चाहिए। उसी ध्वज को ऊपर उठाने का कर्तव्य प्रत्येक व्यक्ति को निभाना चाहिए। उसी में मानव की सुरक्षा, सम्मान, और शोभा समाई हुई है।

हिन्दुत्व के बिना कोई आध्यात्मिकता और स्वतन्त्रता टिक ही नहीं सकती। हिन्दुत्व के अभाव में सर्वत्र स्वार्थ, आक्रमण, बलात्कार, गुलामी, विलासिता और अनाचार का बाताबरण निर्माण होगा। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण कृस्ती और इस्लामी परम्परा में पाए जाते हैं। जहाँ-जहाँ वैदिक संस्कृति लुप्तप्राय होकर ईमाई या इस्लामधर्म स्थापन हुआ वहाँ गुलामों के रूप में पशुओं की भाँति मानव-समूह पकड़ना-जकड़ना और उन्हें मण्डियों में बेचना प्रारम्भ हुआ। गुलामों का व्यापार कृस्ति और इस्लामी लोगों की कमाई का एक प्रमुख साधन रहा है। उसी प्रकार मुसलमानों में खिलाफत और मननन के अधिकारों के लिए मदेव मार-काट होती रही है।

### वेदों की प्राचीनता

मारे मानव-समाज के कल्याण की पूरी आचारसंहिता जिस संस्कृति में बनाई गई है उसके मूलाधार है वेद। वे वेद प्राचीनतम् साहित्य है। मैक्समूलर ने लिखा है कि “ईजिप्ट और निनेव्हे के लेखों से प्राचीन वेद है। वेद मानवों की प्राचीनतम् पुस्तक है।” (पृष्ठ ५५७, History of Ancient Sanskrit Literature)।

संस्कृत साहित्य की प्राचीनता और महत्व के बारे में मैक्समूलर ने कहा है कि “हिन्दुओं का माहित्य प्राचीनतम् होते हुए भी वह इतने व्यवस्थित रूप से जतन किया गया है कि उससे हम कितने ही सबक सीख सकते हैं और अज्ञात इतिहास की कठियों जोड़ सकते हैं।” (पृष्ठ २१, India what it can Teach us)।

वेदों के महत्व के बारे में मैक्समूलर लिखते हैं, “वेदों का भारत और विश्व के इतिहासों में बड़ा उपयोग होता है। विश्व के इतिहास में वेद ऐसे ग्रन्थ हैं जिनके बाराबर प्राचीन ग्रन्थ अन्य किसी भाषा में नहीं पाए जाते हैं। और भारत के इतिहास में हम वेदों द्वारा समय की प्राचीनतम् गहराई में पहुँच जाते हैं।” (पृष्ठ ६३, History of Sanskrit Literature)।

वैदिक सम्यता के दैवी घोन के बारे में जर्मन तत्त्वज्ञ Augustus Schlegel लिखते हैं, “प्राचीन भारतीयों को परमेश्वर का ज्ञान या इसमें कोई मन्देह नहीं। उनके प्रत्येक ग्रन्थ में ऐसे विशाल, सुन्दर, पवित्र, स्पष्ट

विचार हैं जो किसी अन्य भाषा के आध्यात्मिक साहित्य में पाए नहीं जाते।”

अन्य जर्मन विद्वान् Schopenhauer ने लिखा है कि “सारे विश्व में उपनिषदों जैसा उपयुक्त और श्रेष्ठ उपदेश और कहीं नहीं है। वही मेरे जीवन का आधार रहा है और मेरे निधन का निधान भी उपनिषद् ही होंगे।” (पृष्ठ ६१, The Upanishads की प्रस्तावना)।

History of British India नाम के ग्रन्थ में उसके लेखक Thornton कहते हैं, “विद्यमान लोगों में हिन्दू सम्यता सबसे प्राचीन है। उसका उदय औरों से पूर्व हुआ और उसकी प्रगति बड़ी तेजी से हुई। उस समय नाइल (नील) नदी की घाटी में खड़े पिरेमिड्स भी बने नहीं थे। ग्रीस और इटली जैसे देश जो आधुनिक युग के लोत माने जाते हैं उनमें जब वन्यपशु ही विहरते थे उस समय भारत में सम्पत्ति और सम्यता विराजती थी।”

प्राच्यापक वेबर लिखते हैं, “हम दावे से कह सकते हैं कि प्राचीनतम् लिखित साहित्य भारत के अतिरिक्त और कहीं इर्तनी विपुल मात्रा में उपलब्ध नहीं है।” (पृष्ठ ४, History of Indian Literature, सन् १८८२)।

उन्नीसवीं शताब्दी के अन्तिम वर्षों में ब्रिटेनविरोधी जो स्वतन्त्रता आन्दोलन भारत में प्रारम्भ हुआ उसमें भारतीय नेताओं का साथ देने वाली एक आंग्ल महिला थी जिसका नाम था Dr. Annie Basant। उसने लिखा है कि “चालीस वर्षों से अधिक विश्व के प्रमुख धर्मों का अध्ययन करने के पश्चात् मुझे यह प्रतीत हुआ कि हिन्दू धर्म के जितना सर्वक्षण, शास्त्रीय, तत्त्वाधिष्ठित और आध्यात्मिक अन्य कोई धर्म नहीं है। उससे जितना परिचय बढ़ता है उतना ही उसके प्रति अधिक लगाव होता है। उसे जितनी अधिक मात्रा में समझने का यत्न करो उतना ही वह अत्यधिक मौलिक प्रतीत होता है। इसमें कोई सन्देह नहीं होना चाहिए कि हिन्दुत्व के बिना भारत नगण्य हो जाएगा। हिन्दुत्व ही भारत का मूलाधार है। यदि भारत से हिन्दुत्व उखाड़ा गया तो एक निर्मल पेड़ की तरह भारत सूखकर नष्ट हो जाएगा। भारत में कई धर्म हैं और अनेक धर्मों के लोग बसते हैं किन्तु हिन्दुत्व के इतना प्राचीन क्षेत्र नहीं है। न ही भारत के राष्ट्रीय व्यक्तित्व में उनका कोई भाग है। जिस प्रकार वे धर्म यहाँ आते रहे वैसे

वे समाज भी होते गए तो भी भारत ज्यों का त्यों बना रहेगा। किन्तु यदि हिन्दुत्व नष्ट हो गया तो भारत में बचेगा ही क्या? केवल एक भूमि! नष्ट वैश्व वै स्मृति दिलाने वाला एक सोखला नाम। भारत का साहित्य हो, या कलाएं या ऐतिहासिक इमारतें—सभी पर हिन्दुत्व की छाप लगी हुई है। यदि ऐसे हिन्दुत्व की सुरक्षा हिन्दू ही नहीं करेंगे तो और कौन करेगा? यदि भारत के लोग ही हिन्दुत्व को त्यागते रहे तो उसे कौन अपनाएंगा? भारत ही भारत को बचा सकता है। और हिन्दुत्व तथा भारत अभिन्न है।" (Hindus Life Line of India, जगतियानि लिखित पुस्तक से उद्दृत एनीबेसेण्ट के उद्गार)।

ऊपर लिखा हिन्दू धर्म का मूल्यांकन गोर करने योग्य है। हिन्दू धर्म की सुरक्षा करना हिन्दुओं के साथ-साथ अन्य लोगों को भी अपना कर्तव्य समझना चाहिए क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति की स्वतंत्रता हिन्दू धर्म द्वारा ही साध्य हो सकती है। हिन्दुत्व और भारत ही मानवीय सभ्यता के मूल लोक रहे हैं। हिन्दुत्व और भारत के बिना ऊर्जित विश्व में उथल-पुथल और गड़बड़ी का कोई अन्त नहीं रहेगा। बाइबल या कुरान के नष्ट होने पर मानवीय व्यवहार में जरा भी न्यूनता प्रतीत नहीं होगी किन्तु यदि वेद, उपनिषद्, रामायण, महाभारत, पुराण, योग, प्राणायाम, आयुर्वेद, वैदिक संगीत और संस्कृत भाषा यदि लुप्त हो गईं तो मानो कि मानवता का प्राण ही चला जाएगा।

### प्रचलित इतिहास को एक मूलभूत समस्या

इतिहास की एक बहुत गहरी और जटिल समस्या का हमें कभी कोई उल्लेख भी नहीं मिला तो उसका उत्तर भला कहाँ से मिलता!

वह समस्या यह है कि प्राचीन इतिहास में भारत ही सारी उन्नति, उद्योग, विद्या, कला, वास्तव-अस्तव आदि का लोक माना जाता था। युरोप वासे कहते हैं कि उन्होंने स्पृशी विद्या अरबों से सीखी। अरब कहते हैं कि इन्होंने सारी विद्या भारत से सीखी। उधर चीन भी अपने लोग भारत में विद्या सीखने के लिए भेजता था। रोम के इतिहास में उल्लेख है कि वे सारी मूल्यवान वीजें भारत से ही लैंगवाते थे। सारा विश्व भारत को 'सोने की

'चिह्निया' कहता था। भारत का नाम प्राचीन विश्व के प्रत्येक व्यक्ति के होठों पर था। यदि सारा भारत इस प्रकार सारे विश्व का आकर्षण केन्द्र रहा और सारे विश्व को भारत ही सब प्रकार की वस्तुएं और विद्याएं भेजता रहा तथापि भारत के प्राचीन इतिहास में वैसा कोई उल्लेख क्यों नहीं है? इस जटिल और अज्ञात समस्या का हम यहाँ यथायं समाधान लिल रहे हैं—

वास्तव में बात यह हुई कि कृतयुग से लेकर महाभारतीय युद्ध तक सारे विश्व में वैदिक संस्कृति थी। कृस्त पूर्व वर्ष ३१३८ में वह संस्कृति विश्व के अन्य भागों से युद्ध के अपार संहार के कारण नष्टप्राय होकर योगायोग से केवल भारत में ही चलती रही। अतः सारे विश्व के लोगों को भारत से ही सारी वस्तुएं मेंगवाना या शिक्षाएं सीखना अनिवार्य हुआ। यह क्रम ३००० से ३५०० वर्ष चलने के कारण भारत सारी विद्याओं का और वस्तुओं का केन्द्र बन गया। वैदिक संस्कृति तथा उसके अन्तर्गत शास्त्र, विद्या, कलाएं आदि भारत से ही सारे विश्व को उपलब्ध होती रही। अतः भारत का नाम सारे विश्व में गूँज उठा।

## २ मनुस्मृति

मानव की निर्मिति होते ही व्यक्तिगत और सामाजिक आचरण के नियम बनाने आवश्यक थे। कृतयुग के आरम्भ में वे जो नियम प्रथम बैद्यत मनु ने बनाए वे मनुस्मृति कहलाए। अतः मनु को First lawgiver of humanity यानि मानवीय आचार धर्म का आद्यतम प्रणेता कहा जाता है।

युग-युग में उन नियमों में समयानुसार कुछ परिवर्तन होते गए; जैसे किसी देश के संविधान में बदलती परिस्थिति के अनुसार संशोधन किए जाते हैं। तथापि व्यवहार में वह सारा एक ही मूल संविधान माना जाता है।

कभी कुछ व्यक्तियों ने या गुटों ने मनुस्मृति में अपने पल्ले से भी कुछ दलोक स्वार्थ हेतु प्रविष्ट कर दिए।

तथापि कई बार ऐसा भी देखा गया है कि जिनके मन में मनुस्मृति के प्रति तिरस्कार भर दिया गया हो वे बर्मेर सोचे-समझे पग-पग पर मनुस्मृति के बचनों के अर्थ का अनर्थ कर देते हैं।

जैसा मनुस्मृति में शूद्रों को और स्त्रियों को पापयोनयः कहा गया है। इसका अर्थ ऐसा लगाया जाता है कि मनुस्मृति में स्त्रियों को और शूद्रों को तिरस्कार-भाव से पापी कहा गया है। पापयोनयः का अर्थ पापी नहीं अपितु जिनके जीवन में संकट एवं जिम्मेदारी अत्यधिक होती है ऐसा लेना योग्य होगा। जैसे स्त्रियों के शारीर-धर्म के अनुसार घर में उन्हें सर्वदा कायंरत रहना पड़ता है, घने बनों में या अंधेरी रात में स्त्रियों को एकाकी जाना ठीक नहीं होता। शूद्र जन घनं या शिक्षा के अभाव से गरीब स्तर के

होने के कारण उन्हें भी शारीरिक कष्ट के काम दिन-भर करने पड़ते हैं और किसी भी मामले में उनकी सुनवाई कम और विलम्ब से होती है।

इससे यह न समझा जाए कि वैदिक संस्कृति ने किसी एक वर्ग के लोगों को नीचे दबाए रखा था। किसी भी समाज में ऐसे लोग होते हैं जो किसी कारणवश पिछड़े रहते हैं। वही तबका शूद्र कहलाता है। मन्द बुद्धि, अपंगता, अपसनाधीनता, आलस्य, दुराचरण आदि कई कारणों से जो व्यक्ति समाज में पिछड़ जाया करते थे वे शूद्र श्रेणी के कहलाते थे। वे या उनकी सन्तान कर्म और गुणों के अनुसार वैश्य, क्षत्रिय या ब्राह्मण श्रेणी में जा सकते थे।

पाद्यात्य प्रणाली के विद्वान् भाषा या अन्य किसी तिनके के आधार पर मनुस्मृति का निर्माण-काल कृस्त पूर्व सन् ८०० से लेकर ईसवी सन् ४०० तक का बतलाते रहे हैं। उन विद्वानों ने वेदों की निर्मिति के सम्बन्ध में भी उसी प्रकार भिन्न-भिन्न अनुमान लगाये हैं। वेदों की भाँति मनुस्मृति के निर्माण की वे अटकले एक प्रदीर्घ कालावधि में भूले-भटके पंछी की तरह अन्धाधुन्ध चक्कर काटती रहती है। अतः हम यहाँ एक नया तर्क प्रस्तुत कर रहे हैं।

मानव निर्मिति के छह मन्वन्तर बीत चुके हैं। वर्तमान युग सातवें मन्वन्तर का भाग है। अतः मूल मनुस्मृति को उतने ही वर्ष बीते हैं जितने वेदों को हुए हैं।

जैसे इतिहास, भूगोल, गणित या संस्कृत विषयों के शालेय क्रमिक पुस्तक कृतयुग से कलियुग तक लगातार चलते आ रहे हैं। पीढ़ी दर पीढ़ी पुस्तकों के नए संस्करण निकलते रहते हैं। तथापि पाठ्य-विषयों का मूल रूप तो अखण्ड ही माना जाता है। उसी प्रकार मनुस्मृति के भी संस्करण भले ही छोटे-बड़े होते रहे हों तथापि मनुस्मृति का रूप एक अखण्डित सरिता जैसा ही माना जाना चाहिए।

मानवीय व्यवहारों के उन मूल नियमों की स्मृति सरिता की दृष्टि से उस ग्रन्थ को मनुस्मृति कहा जाता है।

प्रजापति स्वायम्भव मनु के बनाए नियमों की स्मृति से भी उस नियम संहिता का मनुस्मृति नाम पड़ा है।

यह ब्रह्माण्ड एक सर्वशक्तिमान परमात्मा की शक्ति और आधार से

चलाया जा रहा है इस तत्त्व का स्मरण दिलाने वाली संहिता मनुस्मृति कहलाई।

इस विश्व की अंद्रभूत और अदृश्य हिसाब प्रणाली के अनुसार प्रहोड़ कर्मों के ममतोल पाप और पुण्य का फल मिलता है और तदनुसार अगले-अगले जन्मों का आविष्कार होता रहता है, इसका स्मरण कराने वाली संहिता मनुस्मृति कही गयी।

प्रत्येक प्रलय के पश्चात् दैवी स्मृति से जिस संहिता का नये युग के लिए नया ग्रंथन होता रहता है वह मनुस्मृति कही जाती है।

विद्वामान मनुस्मृति के १२ अध्याय हैं जिनमें २६८४ श्लोक हैं। कुछ संस्करणों में २७६४ से १६६५ तक श्लोकों की संख्या होती है। यह पाठ-भेद मनुस्मृति की प्राचीनता का निदर्शक है।

मनुस्मृति का एक मुद्रित संस्करण सन् १९७७ का है तो दूसरा सन् १६०७ का है। तीसरे एक संस्करण में कुलकभट्ट का भाष्य भी अन्तर्भूत है। कुछ संस्करण में १०-११ श्लोक अधिक सम्मिलित किए गए हैं। तथापि उनके होने या न होने से मनुस्मृति के आशय में कुछ परिवर्तन नहीं होता।

मनुस्मृति के प्रथम अध्याय में ब्रह्माण्ड की गतिविधि, युग, महायुग आदि कालस्थण्ड और कर्म और गुणों के अनुसार मानव-समाज के चार वर्ग वर्णित हैं। दूसरे अध्याय में बालकों के संवर्धन, संगोपन, प्रशिक्षण आदि का विवरण है। तीसरे अध्याय में विवाह और अंत्यसंस्कार की चर्चा है। चौथे में गृहस्थाश्रमी के कर्तव्य, उसका आहार और २१ प्रकार के नक्कों का वर्णन है। पाँचवें अध्याय में योग्य आहार की चर्चा आगे चलाते हुए स्त्री-जीवन का विश्लेषण किया गया है। छठवें अध्याय में वानप्रस्थ और संन्यासाश्रमों का विवरण दिया गया है। सातवें प्रकरण में राजा के कर्तव्य कहे गए हैं। आठवाँ अध्याय सर्वाधिक पृष्ठों वाला है। उसमें कर्तव्यच्युत के प्रायशिचित, विविध अपराध और उनके दण्ड निर्देशित हैं। नौवें अध्याय में मृतक की सम्पत्ति का बोटवारा वारिसों में किस प्रकार किया जा सकता उसके नियम दिए गए हैं। दसवें अध्याय में वेदोक्त विवाह संस्कार से भिन्न स्त्री-पुरुष सम्बन्धों का उल्लेख है। यारहवें अध्याय में पापकर्म और

प्रायशिचित की चर्चा है। अन्तिम यानि १२वें अध्याय में तीन विभिन्न प्रवृत्तियों के लोग वर्णित हैं, वेदों की महत्ता बखान की गई है और पाप-कर्मों से प्राप्त होने वाले पुनर्जन्म का उल्लेख है।

परमात्मा ने निजी माया और लीला से सारे जीवों को व्याधि, जरा, विविध संकट, भय, मृत्यु आदि से भरा यह संसार क्यों निर्माण किया? इस प्रश्न का उत्तर मानव के पास नहीं है।

मनु महाराज कहते हैं—

प्रजानार्थं स्त्रियः सृष्टाः सन्तानार्थं च मानवाः।

तस्मात्साधारणो धर्मः श्रुतो पत्न्या सहोदितः ॥६-६६॥

ईश्वरीय यंत्रणा में स्त्री-पुरुष प्रजोत्पत्ति के लिए बनाए गए हैं। अतः दोनों के मिलकर आदर्श जीवन विताने के नियम मनुस्मृति में कहे हैं।

## ३

## वैदिक विश्व के भौगोलिक प्रमाण

इस प्रकरण से आरम्भ कर अगले प्रत्येक अध्याय में जीवन के विविध पहलुओं का विवरण देते हुए हम पाठकों को यह 'विदित कराएँगे कि ईसाई धर्म के प्रसार के पूर्व सारे विश्व में वैदिक संस्कृति का अस्तित्व उन सर्वांगीण प्रमाणों से सिद्ध होता है।

प्राचीन काल में महाभारतीय युद्ध तक सारे भूखण्ड, प्रदेश, सागर, नगर, नदियाँ, पहाड़ आदि के नाम संस्कृत ही थे। कौरव-पाण्डवों का वैदिक साम्राज्य टूट जाने के पश्चात् और संस्कृत भाषा वाली गुरुकुल शिक्षापद्धति यकायक रुक जाने के पश्चात् भी संस्कृत नाम त्रुटित, खण्डित अवस्था में जैसे-नैसे चलते रहे। तत्पश्चात् ईसाई और इस्लामी आक्रमणों द्वारा वे संस्कृत नाम या तो बिगड़े गए या बदल ढाले गए। तथापि अभी भी विश्व की भौगोलिक परिभाषा अधिकतर संस्कृत ही है और प्राचीन काल में वैदिक संस्कृति के विश्व-प्रसार का वह एक ठोस प्रमाण है।

कई बार किसी स्थान, प्रदेश, नगर, नदी आदि के प्रचलित नाम कुछ और होते हैं और अतीत के इतिहास में कुछ और होते हैं। उन सभी का विचार करना अवश्यक होता है। ऐसी अवस्था में उनमें से कुछ नामों का संस्कृत मूल विचार करने पर अवश्य अवगत होंगा।

### भारत ही विश्व का केन्द्र

तिब्बत यानि चिकित्सा उपचार स्वर्ग से लेकर अफगानिस्थान तक का प्रदेश वैदिक संस्कृति का केन्द्र-स्थान रहा है। उसी आधार पर 'दुर्लभं

भारते जन्म' ऐसी प्राचीन कहावत है। भारत में जन्म होना परम भाग्य समझा जाता था।

विश्व के भूगोल में अन्तर्राष्ट्रीय तिथि रेखा (International Date line) पूर्ववर्ती प्रदेश, सुदूरपूर्व के देश, पश्चिम आशिया, पौर्वाल्य लोग और पाश्चिमाल्य लोग आदि जो परिभाषा प्रचलित है वह भारत को केन्द्र मानकर ही निश्चित की गई है।

जैसे अमेरिका का उदाहरण लें। वैसे तो अमेरिका खण्ड जापान की पूर्व दिशा से बड़ा समीप पड़ता है तथापि भारत उसे पश्चिमी प्रदेश कहता आ रहा है। अतः सारा विश्व भी अमेरिका को पाश्चिमाल्य देश कहता है। अमेरिका से जापान पश्चिम में पड़ता है। तथापि अमेरिका-सहित सारा विश्व जापान को सुदूरपूर्व का प्रदेश कहता है क्योंकि भारत की दृष्टि से वह सुदूरपूर्व में स्थित है। भारत को केन्द्र समझकर विविध प्रदेशों की दिशाएँ कहना और अन्तर्राष्ट्रीय तिथि रेखा भारत के सूर्योदय के क्षितिज पर स्थापित यह इस तथ्य का सशक्त प्रमाण है कि सारे विश्व में वैदिक संस्कृति होती थी और भारत ही उसका केन्द्र या उद्गम स्थान हुआ करता था। भारत को प्रमाण मानदण्ड मानकर ही प्राचीन विश्व में मानवीय व्यवहार की सारी बातें निश्चित की जाती थीं।

इतिहास संशोधन में ऐसे महत्वपूर्ण मुद्दे आज तक दुर्लक्षित रहे हैं। उन पर किसी ने ध्यान ही नहीं दिया। अतः जाग्रत सुविचारी पाठकों को यह जान लेना चाहिए कि केवल महाविद्यालय या विश्वविद्यालय द्वारा इतिहास विषय की उपाधि प्राप्त कर लेने से व्यक्ति इतिहासकार नहीं बनता। इस ग्रंथ में समय-समय पर चर्चित अनेकानेक मुद्दों को पिरोने वाली एक नयी संशोधन पद्धति अपनाने से ही दोषरहित संशोधन हो सकेगा। उसी पद्धति से निकले निष्कर्ष उपयुक्त और तकंशुद्ध होंगे।

### ज्ञात समानता से निकाला निष्कर्ष

इस संशोधन पद्धति में अज्ञात अतीत की खोज करने में analogy उफं बत्त मान जान समानता का भी बड़ा उपयोग होता है। जैसे अभी-अभी इंग्लैण्ड का अमेरिका से ऑस्ट्रेलिया तक के प्रदेश में एक विशाल साम्राज्य

था। उन दिनों उस प्रमुख साम्राज्यशाही देश का निजी नाम इंगलैण्ड था, अतः उनका साम्राज्य जैसे-जैसे विस्तृत होता गया वैसे-वैसे विविध प्रदेशों के नाम अंग्रेजी शैली से आइसलैण्ड, ग्रीनलैण्ड, बासुटोलैण्ड, बुकनेलैण्ड, थायलैण्ड, न्यूफ़ाऊंडलैण्ड आदि पड़ते गए। इस प्रकार समान शैली के नाम विविध प्रदेशों को दिया जाना साम्राज्य-प्रसार का एक प्रमाण होता है।

तो अब देखें कि पुराणों में वैदिक क्षत्रियों के विश्वदिविविजय के जो उल्लेख हैं वे इस प्रमाण से कैसे सिद्ध होते हैं। विश्वदिविविजय करने वाले क्षत्रियों का मूल देश था सिन्धुस्थान उफं हिन्दुस्थान। अतः उनका साम्राज्य जैसे-जैसे बढ़ा वैसे विविध प्रदेशों के नाम विजेताओं की शैली में अफगाणिस्थान, कुहिंस्थान, घरचिस्थान, घाबुलिस्थान, कभाकस्थान, उझ्वेकिस्थान, तुरगस्थान, जवंस्थान आदि दिए गए।

### क्या वैदिक क्षत्रिय आक्रामक थे?

ऐसे विश्वदिविविजय का अर्थ यदि कोई यूं लगाए कि इस्लामी और कृष्टि आक्रामकों की भाँति वैदिक क्षत्रिय भी कूर रक्तपिपासु, अत्याचारी और अनाचारी होंगे तो वह अयोग्य होगा। हर एक जाति का अपना-अपना ध्येयवाद और आचार-प्रणाली होती है। जैसे योरोपीय आक्रामक इस्लामी आक्रामकों जैसे कूर, अत्याचारी, व्यभिचारी नहीं थे। क्योंकि योरोपीय कृष्टियों की सम्यता, शिस्त, शिक्षा-स्तर, आचार-प्रणाली मुसलमानों की तुलना में बड़े ऊँचे स्तर की थी।

उसी प्रकार वैदिक क्षत्रियों का 'आक्रमण 'परित्राणाय साधूनाम् विनाशाय च दुष्कृताम्' ऐसी ध्येयवादिता से किए जाते थे। 'कृष्णन्तो विश्वमायंम्' यानि सारे विश्व में सुव्यवस्था प्रस्थापित करने के ध्येय से होते थे। उन दोनों में कोई तुलना ही नहीं हो सकती। कहाँ भगवान राम, राणा प्रताप या शिवाजी के आक्रमण और कहाँ महमूद गजनवी, गोरी, अल्लाउद्दीन, तैमूरलंग, नादिरशाह और अहमदशाह अब्दाली जैसे आक्रामक! अधर्मी-विधर्मियों को उसी धर्मकटि में तोला नहीं जा सकता जिसमें हमारे अपने प्रजारक्षकों की सुवर्णतुला करते हैं। आक्रामक दोनों ही थे किन्तु हिन्दू आक्रामक नररक्षक थे; तो मुसलमान आक्रामक नरभक्षक राक्षस थे।

किसी भी चढ़ाई पर बन्दी की गयीं सारी नारियों पर बलात्कार करना उनका आम रिवाज था। बन्दियों को जबरदस्ती मुसलमान बनाना या गुलाम के नाते बाजार में बेचना यह इस्लामी आक्रामकों का सामान्य आचरण था। अतः उनका अन्तर्भव किसी पैशाची इतिहास में किया जाना योग्य रहेगा। मानवी इतिहास में उनका अन्तर्भव करना भी अनुचित होगा।

उन इस्लामी कुरीति के प्रभाव से हिन्दुस्थान, कभाकस्थान, उझ्वेकिस्थान आदि नाम 'स्तान'-‘स्तान’ कहकर लिखना या भारत को इस्लामी, उर्दू, फारसी उच्चारण-शैली से हिन्दुस्तान या हिन्दोस्तान लिखना सर्वथैव निन्द्य समझा जाना चाहिए। 'स्थान' इस संस्कृत शब्द को तोड़ा-मरोड़ा नहीं जाना चाहिए।

वैदिक क्षत्रियों के विश्वदिविविजय के प्रमाणभूत एक विशिष्ट शैली के नाम हमने ऊपर उद्धृत किए हैं। उसी प्रकार अन्य नाम भी संस्कृत ही हैं। जैसे इराक और इराण दोनों संस्कृत 'इर' धातु के शब्द हैं जैसे—इरावती, इराक और इराण दोनों संस्कृत 'इर' धातु के शब्द हैं। वीरान बालुकामय प्रदेश को संस्कृत में ऐरावत या प्रेरणा आदि शब्द हैं। वीरान बालुकामय प्रदेश को संस्कृत में इरणम् कहते हैं। 'रण' उसी वर्ग का शब्द है। 'रण' वह प्रदेश होता है जहाँ रेत के ऊपर थोड़ा जल होता है। 'इरण' में रेत ही रेत और जल के अभाव का संकेत होता है।

सुदूर अग्नेय (दक्षिण और पूर्व के मध्य की) दिशा में जो आस्ट्रेलिया भूखण्ड कहलाता है वह मूलतः संस्कृत वस्त्रालय नाम है। प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों में अस्त्रों का बार-बार उल्लेख आता है। इस नाम का यूरोपखण्ड में 'ऑस्ट्रिया' यानि अस्त्रीय देश है। योगायोग से वर्तमान समय में भी उसी अस्त्रीय देश के दोनों तरफ रशिया और अमेरिका द्वारा महासंहारी अस्त्र-एक-दूसरे के विरुद्ध खड़े किए जा रहे हैं। समय-समय पर इतिहास में एक-जैसी घटनाएँ ही होती रहती हैं। History repeats itself—इस कहावत का अनोखा उदाहरण ऑस्ट्रिया उफं अस्त्रीय देश में इस प्रकार पाया जाता है कि ऑस्ट्रिया देश अस्त्रों का आखाड़ा अतीत में था वैसा आज भी बना हुआ है।

## तीन लोकों से सम्पर्क

प्राचीन संस्कृत पञ्चों में ब्रैलोक्यनाथ, त्रिमूर्ति शुन्दर आदि उपाधियों का बार-बार उल्लेख तथा अर्जुन आदि का इन्द्रलोक को जाना-आना इत्यादि विवरणों से ऐसा प्रतीत होता है कि आधुनिक युग में रशिया, अमेरिका आदि देशों के यान जिस प्रकार चन्द्रमा पर उतर सकते हैं वैसे ही प्राचीन युगों में भी अन्य ग्रहों पर स्थित मानवों से पृथ्वी निवासी मानव सम्पर्क रखा करते थे।

उस युग में महासंहारी अस्त्रों का निर्माण होता था। उनके प्रभाव की पूर्व परीक्षा जिस कुदूर के भूखण्ड पर की जाती थी उसका अस्त्रालय उक्त अस्ट्रेलिया नाम पड़ा। हो सकता है कि इसी कारण अस्त्रालय एक अनुपजाऊ बीरान प्रदेश बनकर रह गया। आधुनिक अणु-शास्त्रज्ञों को यदि जीव करने के साधन उपलब्ध हों तो वे अस्त्रालय की भूमि, चट्टानें, वातावरण, जल आदि की जीव कर पता लगाएँ कि क्या पांच सहस्र वर्ष पूर्व तक उस भूमि में अणु-अस्त्रों का प्रयोग या विस्फोट होते रहे हैं?

## शुण्डा

उसी अस्ट्रेलिया भूखण्ड के उत्तर में Straits of Sunda नाम के कुछ द्वीप हैं। उनका उल्लेख रामायण में भी आता है। रावण के गढ़ का शोध करने निकले मुग्धीव की हवाई टुकड़ियों ने शुण्डा के द्वीपों पर से उड़ान करने का हवाला दिया है। अतः आजकल के भूगोल में उल्लेखित यह नाम वैदिक संस्कृति का दिया हुआ है।

## चीन

चीन देश का उल्लेख महाभारत में आया है। कौरव-पाण्डवों के महाभारतीय युद्ध की तैयारी हो रही थी तो विश्व की तत्कालीन समस्त जनातियाँ उसके लघेट में आ गयीं। उस समय चीन, बर्बर, तात्तर आदि का उल्लेख महाभारत में आया है। अतः चीन का इतिहास केवल बोद्ध-प्रणाली से आरम्भ करना सर्वथैव अयोग्य है। तथापि आजकल के सारे ही

विद्वान् और स्वयं चीन के लोग निजी इतिहास दाई-तीन सहस्र वर्षों से पूर्व जानते ही नहीं हैं।

## जापान

जापान यह नाम विश्व के अन्य लोगों में प्रचलित है। स्वयं जापानी लोग निजी देश को 'निप्पॉन' कहते हैं जो निपुण शब्द का अपभ्रंश है। जापानी लोग भी बोद्धपूर्व निजी हिन्दू वैदिक इतिहास भूलकर लगभग दाई हजार वर्ष का ही इतिहास किसी प्रकार कह पाते हैं।

## शिविरीय

रशिया देश का पूर्ववर्ती एक बड़ा विस्तीर्ण प्रदेश स्थानिक उच्चारण में शिविर कहलाता है। अन्य लोग उसे थोड़ा अलग उच्चार कर Siberia (सायबेरिया) कहते हैं। वह नाम पूर्णतया संस्कृत 'शिविरीय'-ऐसा संस्कृत है। वहाँ बरफ जमी-रहती है, क्रतु सदा ही अति शीत होती है। बड़ी तेज हवा चलती रहती है। इसी कारण वहाँ कोई स्थायी बस्ती नहीं है। वहाँ जो भी किसी संशोधन, निरीक्षण या योगध्यान के निमित्त जाया करते वे वहाँ अस्थायी शिविर बनाकर ही रहते थे। अतः उस प्रदेश का शिविर उक्त शिविरीय नाम पड़ा।

## ऋषिय

पूर्व का और पश्चिम का विस्तीर्ण प्रदेश मिलाकर रशिया देश बनता है। उसे प्रचलित योरोपीय प्रणाली में Russia लिखा जाता है। तथापि उसका मूल उच्चारण 'ऋषिय' ऐसा संस्कृत है। सारे विश्व में वैदिक साम्राज्य के अन्तर्गत कार्यानुसार ऋषि-मुनियों का संचार सर्वत्र होता था। तथापि रशिया का ही प्रदेश 'ऋषिय' इसलिए कहलाया कि एकान्त या योग-समाधि के लिए शान्त, निःंन और अतिशीत ऐसे इस प्रदेश में ऋषि-मुनि आया करते थे। पुनः जनसम्पर्क की आवश्यकता होने पर वहाँ से वे देश-विदेश में घूमकर फिर एकान्त के लिए उसी प्रदेश में लौटते थे। सारे विश्व में एक ही विशिष्ट प्रदेश का 'ऋषिय' नाम पड़ा यह सिद्ध करता है कि उस अवीत

में सारी पृथ्वी पर 'वसुधैव कुटुम्बकम्' वाली एक ही सावंजनिक सनातन वैदिक जीवन-प्रणाली प्रचलित थी।

### बाल्मीकि

रशिया देश विविध प्रादेशिक राज्यों का एक संगठन है। उसमें एक राज्य का नाम काल्मीक है। वह बाल्मीकि का अपभ्रंश है। क्रृष्णिय प्रदेश में प्राचीन महर्षि बाल्मीकि की स्मृति जुड़ी रहना कोई आशय की बात नहीं। अगले किसी प्रकरण में हम यह बतलाएँगे कि रामायण के कई संस्करण ब्रृहिति, खण्डित, विकृत अवस्था में रशिया उफं क्रृष्णिय प्रदेश में अभी भी ब्रृहिति, खण्डित, विकृत अवस्था में रशिया उफं क्रृष्णिय प्रदेश में अभी भी पाए जाते हैं। काल्मीक ऐसे अपभ्रंश से ही क्यों न हो अजरामर कीर्ति के महर्षि बाल्मीकि के नाम की स्मृति रशिया में उत्कीण रहते हुए भी आधुनिक विद्वज्ञगत् को उसकी जरा भी जानकारी नहीं थी यह विद्यमान संशोधन प्रणाली की सदोषता का कितना प्रभाव उदाहरण है !

### प्रकृष्णिय

रशिया उफं क्रृष्णिय देश से जुड़े हुए जर्मनी के एक प्रदेश को Prussia या पर्शिया कहा जाता है, जो स्पष्टतया प्र-क्रृष्णिय संस्कृत शब्द है। प्रकृष्णिय का अर्थ है क्रृष्णिय देश से संलग्न प्रदेश।

### दैत्यस्थान

जर्मन लोग निजी देश को जर्मनी न कहकर डाइट्शलैण्ड (Deutschland) कहते हैं जो दैत्यस्थान का अपभ्रंश है। वैदिक पुराणों के अनुसार कश्यप क्रृष्णि ही दैत्य और दानवों के पूर्वज थे। उनकी स्मृति में रशिया देश के एक सागर को काश्यपीय सागर उफं 'Caspian Sea' कहते हैं। पुराणों में बणित वह सारी प्राचीन परम्पराएँ आजकल के भूगोल में प्रचलित नामों से किस प्रकार खारी उत्तरती है—यह ऊपर दिए उदाहरणों से स्पष्ट है।

### डच्

यूरोप के प्रदेश में दैत्य जाति का ही अधिकार था। अतः हालैण्ड देश के निवासी भी 'डच्' यानि दैत्य कहलाते हैं। 'त्य' का अपभ्रंश 'च' होता है।

जैसे भारतांतर्गत उत्तर प्रदेश राज्य में जो नगर बर्तमान समय में भैराइच कहलाता है वह मूलतः बृहदादित्य था। वहाँ जिस प्रकार 'दित्य' का विकृत उच्चार 'इच्' बना उसी प्रकार 'दैत्य' शब्द का उच्चार 'डच्' हुआ।

### रमणीय (Romania)

यूरोपखण्ड के एक देश का नाम है Romania(रोमेनिया) जो 'रमणीय' संस्कृत शब्द का विकृत उच्चार है। उसी के निकट अस्त्रोय प्रदेश है जो यूरोप में ऑस्ट्रिया कहलाता है।

### हंगेरी (Hungary)

वहाँ दूसरे एक प्रदेश का नाम है हंगेरी जो शृंगेरी शब्द का विगड़ा उच्चार है; जैसे सिन्धु का हिन्दू उच्चार होता है। उस देश में पहाड़ी, सरोवर, वन आदि का प्राकृतिक शृंगार बना हुआ है।

### स्कन्दनावीय (Scandinavia)

यूरोप में नौवें, स्वीडन, डेन्मार्क आदि देशों के भू-भाग को स्कॉडिनेविया कहते हैं। वह स्पष्टतया संस्कृत 'स्कन्दनावीय' शब्द है। देत्यों से किए युद्ध में देवों के सेनानायक शिवपुत्र स्कन्द थे। उनके नौका दल की छावनी जिस प्रदेश में रही उसका नाम स्कन्दनावीय उफं स्कॉडिनेविया पड़ा स्वाभाविक था।

### दनु और मर्कं

पुराणों में दनु तथा मर्कं इस नाम के दो दानवों का उल्लेख आता है। इस प्रदेश में प्राचीन कालीन सुर-असुर विवाद में स्कन्द के सेनापतित्व में सुरसेनाओं का देत्यों से संघर्ष होता रहता था। तब के दनु और मर्कं इन दो देत्य नामों की स्मृति Denmark देश के नाम में अंकित दिखाई देती है।

### स्वर्ग और नर्कं

यूरोप के जो देश स्वीडन और नौवें कहलाते हैं उनके निवासी उन्हें स्वें और नौर्गें कहते हैं। इससे स्पष्ट है कि वे स्वर्ग और नर्कं ऐसे दो वैदिक-संस्कृत नाम हैं।

## बेलिज्यम्

बेलिज्यम् का मूल अर्थ विद्वान पाठकगण ढूँढ निकालें। हम यहाँ इतना ही निर्देश करना चाहेंगे कि 'यम्' यह नाम का अंत्यपद स्पष्टतया संस्कृत ही है। जैसे वन्दनीयम्, उत्तरोत्तरम् आदि इसमें होता है।

## लक्ष्मीदुर्ग

बेलिज्यम् के निकट ही लक्ष्मेभवर्ग नाम का छोटा देश है जो लक्ष्मीदुर्ग का अपभ्रंश है।

## गालव

प्राचीनकाल में फांस देश का अन्तर्भाव 'गाल' (Gaul) प्रदेश में होता था। क्योंकि वह गालव मुनि का प्रदेश होता था। गालव मुनि के आश्रम, गुरुकुल मन्दिर आदि वहाँ हुआ करते थे।

## बृहत्स्थान

आजकल जिस प्रदेश को 'ब्रिटन' कहा जाता है वह बृहत्स्थान का अपभ्रंश है। वे बड़े आकार के द्वीप यूरोप से कुछ हटकर होने के कारण उन्हें समुद्रान्तर्गत बृहत्स्थान कहा जाता है।

उसी देश के एक भाग का नाम वस्तुतः इंग्लैण्ड है। तथापि बोलचाल में 'इंग्लैण्ड' नाम पूरे 'ब्रिटन' को लगाया जाता है। इंग्लैण्ड शब्द अंगुलिस्थान का अपभ्रंश है। यह बात कुछ विस्तार से हम इसी ग्रन्थ के किसी अगले अध्याय में स्पष्ट करेंगे।

## पोर्तुगाल

पोर्तुगाल देश स्पेन का पश्चिमी भाग है। गालव प्रदेश में सागर किनारे से प्रवेश करनेवाली भूमि इस अर्थ से उसे पोर्तुगाल नाम पड़ा है।

## स्पेन

स्पेन देश का उल्लेख (Hispania) हिस्पेनिया और इबेरिया ऐसे दोनों प्रकारों से प्राचीन काल में होता था।

## ईटिल

ईटिल देश 'ईरूप' उक्त 'मुरूप' खण्ड के 'तल' में सागरकिनारे होने के कारण उसका नाम ईटिल पड़ा। तल अबीब, तल अमर्ना नाम के स्थान सारे सागरतट के पृथ्वी तट पर हैं। वैदिक विश्वसाम्राज्य के समय से वे नाम चले आ रहे हैं।

## ग्रीस

ग्रीस का दूसरा नाम यावन उक्त यूनान भी है। उस प्रदेश के एक भाग को Ionia उक्त यावनीय अभी भी कहते हैं। यह सारे संस्कृत नाम हैं। ग्रीस यह गिरीश शब्द का विगड़ा उच्चार है। देवों का निवास जैसे वैदिक संस्कृति में कैलास पर्वत पर माना जाता है उसी प्रकार ग्रीस देश में भी Mount Olympus पहाड़ी पर सारे देवों का निवास माना जाता था। उस देवस्थान से ही उस प्रदेश का नाम गिरीश उक्त ग्रीस पड़ा। उसी प्रदेश में पार्थिया नाम का भाग 'पार्थ' यानि अर्जुन की स्मृति कायम रखता है।

यावन शब्द का अर्थ है 'वन को जाना'। प्राचीन वैदिक संस्कृति में कर्तव्यच्युति या धर्मबाह्य आचरण करने वाले को उन द्वीपों में भेजा जाता था जो आजकल ग्रीस कहलाते हैं। आधुनिक काल में भी विविध सरकारें अपराधी लोगों को सागरपार ऑट्रेलिया, पुलुकोंडॉर और अण्डमान जैसे द्वीपों में भेजा करती हैं। यह आधुनिक प्रथा उस प्राचीन वैदिक परम्परा पर आधारित है जिसके अनुसार अपराधी व्यक्तियों को आम समाज से सागर पार दूर भेजा जाता था ताकि समाज न विगड़े।

## अमेरिका

उत्तर और दक्षिण अमेरिका नाम के दो विस्तीर्ण भूखण्ड हैं। उनका उच्चार यद्यपि 'अमेरिका' किया जाता है तथापि America इन अक्षरों से जाना जा सकता है कि उनका मूल नाम 'अमरीश' होना चाहिए क्योंकि अन्तिम दो अक्षर ca का 'श' उच्चारण बनता है।

उत्तर अमेरिका खण्ड में Canada और U S A नाम के दो स्वतंत्र देश हैं। उनमें Canada का उच्चारण यद्यपि 'कैनडा' ऐसा किया जाता है।

बार सहस्र वर्ष बीत जाने पर भी भारतवाचक नाम अमेरिका जैसे नदीनिमित राष्ट्रों में भी भारत का प्रभाव पड़ता रहता है।

### पहाड़ों के नाम

भारत में जिस प्रकार हिमालय एक विशाल पर्वत-श्रेणी है जिसके उत्तुंग शिखरों पर बर्फ जमी रहती है उसी प्रकार यूरोप में स्विटजरलैंड देश के आसपास एक पर्वत-श्रेणी है जिसके शिखरों पर बर्फ जमी रहती है। हिमालय की तुलना में उस योरोपीय पर्वत-श्रेणी का विस्तार और ऊँचाई कम है। कहा जाता है कि हिमालय की गोद में वह योरोपीय पर्वत-श्रेणी बच्चों जैसी समा जाएगी। उस योरोपीय पर्वत-श्रेणी का नाम Alps (आल्पस्) है जो 'अल्पस्' नाम का संस्कृत शब्द है। जैसे छोटे भाई या बच्चे को 'छोटे' कहते हैं। अतः 'Alps' शब्द का नाम संस्कृत है। विशाल हिमालय के छोटे भैया इस अर्थ से उस योरोपीय पर्वत-शृंखला का नाम अल्पस् (Alps) पड़ा।

### अलताई

एशिया की अलताई पहाड़ी का अर्थ स्थानिक भाषा में 'मुवणं पर्वत' ऐसा होता है। पुराणों में 'सुमेरू' पर्वत के जो उल्लेख हैं उसी की सृति अलताई नाम में अंकित है।

### नगरों के नाम

रशिया यानि ऋषिय देश में स्टालिनग्राद, लेनिनग्राद आदि नामों में 'ग्राद' 'ग्राम' शब्द के अपभ्रंश हैं।

मॉस्को नदी और उसके तटवर्ती नगर का स्थानीय उच्चार, मस्कवा किया जाता है जो मोक्ष शब्द का विकृत उच्चारण है।

अस्त्रोय उफ ऑस्ट्रिया देश की राजधानी को आजकल 'विएना' कहते हैं। किन्तु उनके साहित्य में उस नगर का प्राचीन नाम (Vindobon) विडोबन पाया जाता है। वह वृन्दावन शब्द का टूटा-फूटा रूप है।

जर्मनी में Hindenburg नाम हिन्दूनां दुर्यः यानि 'हिन्दुओं का दुर्यः'

अफ्रीका खण्ड पर कुश का अधिकार हो गया।

### पुलस्तिन्

पेलेस्टाइन् प्रदेश पुलस्तिन् ऋषि का आश्रम-स्थान होने के कारण अब भी पुलस्तिन् उफ पेलेस्टाइन् कहलाता है। पुलस्ति के बंशज रावण आदि राक्षस बन जाने के कारण फिलिस्तीन शब्द का अर्थ आंगल शब्दकोष में भी राक्षसी व्यक्ति का ही दोतक है।

### जांडैन

जांडैन नाम का देश जनादैन नाम का अपभ्रंश है। जनादैन यानि जनों का नियंत्रण करने वाले भगवान्।

### इश्रेल (Israel)

यहूदी लोगों ने निजी राष्ट्र का नाम इश्रेल क्यों रखा, यह शायद वे स्वयं कह नहीं सकेंगे। उस नाम के प्रथम तीन अक्षर 'Isr' का अर्थ है 'ईश्वर'। अन्तिम तीन अक्षर 'ael' 'आलय' का त्रुटित रूप है। अतः 'ईश्वरालय'—यह स्वतंत्र यहूदी राष्ट्र का नाम है। अतीत के इतिहास की बाबत विद्वानों में भी इतना गहरा अज्ञान है कि वे स्वयं निजी देशों के नामों का अर्थ तक नहीं जानते!

### हिंदीज (Indies)

विश्व के पूर्व और पश्चिम के द्वीप समूहों को East Indies यानि पूर्वी भारतीय द्वीप और West Indies यानि पश्चिमी भारतीय द्वीप कहते हैं यद्यपि वे भारत से बहुत दूरी पर हैं। वे इस कारण कि अतीत में संवेद भारतमूलक वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही प्रसृत थी।

### इंडियानापोलिस (Indianapolis)

इंडियानापोलिस हिन्दुपुर शब्द का अपभ्रंश है।

U. S. A. एक आधुनिक देश होते हुए भी उसमें (Indiana, Indianapolis) आदि स्थल नाम भारतवाचक पड़े हैं। विश्व के इतिहास पर भारत की इतनी गहरी छाप पड़ी है कि भारत का विश्वसाम्राज्य नष्ट हुए

यह निष्कर्ष है कि भगवान् राम और कृष्ण और उस समय के ऋषि-मुनि, राजातोग और अन्य नेता आदि सारे विश्व में संचार करते थे जैसे आज। अतः यह समझना कि रामायण-महाभारत में उल्लिखित सारे होता है। अतः यह समझना कि रामायण-महाभारत में ही थे—ठीक स्थान, नदियाँ, पहाड़ आदि सारे हिन्दुस्थान उक्त भारत में ही थे—ठीक नहीं है। सारे विश्व में सनातन, हिन्दू, आयं, वैदिक धर्म होने के कारण नहीं है। सारे विश्व में सनातन, हिन्दू, आयं, वैदिक धर्म होने के कारण नहीं है। सारा प्राचीन विश्व हिन्दुस्थान ही था। उसी प्रकार भारत विश्वसाम्राज्य होने के कारण भरत के विश्वसाम्राज्य का भारतवर्ष नाम पड़ा।

फ्रांस की राजधानी जिस नदी के किनारे बसी है उस नदी का नाम 'सीन' (Scine) कहा जाता है। वह मूलतः सिंधु नाम था। किन्तु फैंच 'सीन' (Scine) कहा जाता है। वह मूलतः सिंधु नाम था। किन्तु फैंच लोग अन्तिम व्यंजन का उच्चारण नहीं करते। अतः सिंधु का फैंच उच्चारण 'सीन' ऐसा रुद्ध हुआ। इंग्लैण्ड के लोग जब अमेरिका खण्ड में बसने गए तो 'सीन' ऐसा रुद्ध हुआ। इंग्लैण्ड के लोग जब अमेरिका खण्ड में बसने गए तो उन्होंने वहाँ के नए नगरों को वही नाम दिए जो इंग्लैण्ड में उनके नगरों के थे। जैसे यॉक़ या बॉस्टन। उसी प्रकार वैदिक धर्मियों ने भी विश्वभर की नदियों को सिंधु, तमसा, गंगा आदि नाम दिए जो उन्हें प्रिय थे।

जर्मनी में जो Danube (डॅन्यूब) नदी है वह 'दानव' शब्द का ही विकृत उच्चारण है। यूरोप में देशों का अधिकारथा। उन्होंने को दानव भी कहा जाता था। अतः वहाँ के प्रदेशों से जैसे देत्य नाम (डाइट्सलैण्ड, डच आदि नामों में) जुड़ा हुआ है जैसे दानव नाम भी जुड़ा है।

इटली का रोम नगर टायबर Tiber नदी के तट पर बसा है। वहाँ के सम्भाटों में टिबेरियस् नाम पाया जाता है। त्रिपुरा यह उस नदी का मूल नाम है तथा सम्राट् का नाम त्रिपुरेश था।

उधर पूर्ववर्ती इंडोचायना प्रदेश में बहनेवाली नदी मेकांग कहलाती है जो मां-गंगा का अपर्ज्ञश है।

बॉस्फोरस नाम का प्रदेश भस्मासुरका बिगड़ा उच्चारण है। भस्मासुर एक प्रसिद्ध देत्य था।

इस प्रकार पुराणों में सुर और असुरों का जो संघर्ष वर्णित है उस समय के वैदिक-संस्कृत परिभाषा की गहरी छाप विश्व के विविध भागों पर दिलाई देने का कारण यही है कि प्राचीन विश्व में सर्वत्र वैदिक संस्कृति ही थी। उसके भौगोलिक प्रमाण हमने इस अध्याय में दिए हैं। पाठक यह न समझें कि केवल इतने ही नाम वैदिक हैं। ऊपर उल्लिखित नाम केवल उदाहरण के क्षेत्र में दिए गए हैं। इस दृष्टि से प्राचीन भौगोलिक नामों का अध्ययन करने पर वे वैदिक संस्कृत मिठ होंगे। हमारे नये संशोधन प्रणाली का यह भौगोलिक पहलू है।

## विश्व-भर की वैदिक काल-गणना

एक क्षण से लेकर वर्ष और युगों तक का काल-नापन प्राचीनकाल से अभी तक लगातार वैदिक पढ़ति से ही किस प्रकार चला आ रहा है, वह हम इस अध्याय में देखेंगे।

विश्व-भर में चली आ रही वह वैदिक समय-नापन प्रणाली वैदिक विश्वसाम्राज्य का और एक ठोस प्रमाण है। अतीत में सारे लोग वैदिक धर्मी थे। अतः आज वे बोढ़, कृस्ती या इस्लामी बनने पर भी उसी समान वैदिक पढ़ति से ही काल-नापन करते हैं।

विश्व-भर में हिन्दु वैदिक पंचांग सबसे प्राचीन है। इतना ही नहीं, यह एकमेव पंचांग ऐसा है जिसमें सृष्टि उत्पत्ति के दिन से बीते हुए काल का हिसाब लगातार दिन-प्रतिदिन रखा जाता है। प्रत्येक हिन्दु पंचांग के आरम्भ के पृष्ठों में सृष्टि उत्पत्ति समय से बीते युगों का हिसाब अंकित होता है। कृत, त्रेता और द्वापर युगों के अपने-अपने संवत् हुए। वर्तमान होता है। कलियुग के कितने वर्ष बीत चुके और कितने युग कलियुग कहलाता है। कलियुग की गिनती के अनुसार कहा जाता है। तदन्तगंत बाकी हैं यह कलियुग की गिनती के अनुसार कहा जाता है। तदन्तगंत विक्रम संवत् और शालिवाहन शक के अनुसार भी कालगणन किया जाता है। इस समय विक्रम संवत् २०४४ वाँ चल रहा है।

आजकल आंग्ल प्रभाव के कारण सामान्यजन भी "टेम (यानि Time) क्या है?" ऐसा एक-दूसरे को पूछते हैं। संस्कृत शब्द 'समय' है। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् गुरुकुल शिक्षा बन्द हो जाने पर 'समय' शब्द का विकृत उच्चार 'टमय' बन गया और आगे चलकर 'टाइम' और 'टेम'

कहतने लगा। इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं। अग्रेजी में ऐसे भरपूर शब्द हैं जो संस्कृत शब्दों के ही विकृत रूप हैं। उदाहरणार्थ संस्कृत में जिसे 'आश्रयम्' कहते हैं उसे औरंग भाषा में Asylum (असायलम्) कहते हैं। स्वंडिलम् को स्टेडियम कहते हैं। उमी प्रकार 'विस्मय' को ऑंगल भाषा में Dismay डिस्मे (उफ़ डिस्मय) कहते हैं। उसी प्रकार समय का टमय और टमव का टाइम उफ़ 'टेन' उच्चारण होने लगा।

वैदिक पढ़ति में क्षण, घटि, होरा, प्रदर इत्यादि काल विभाग होते हैं। ऑंगल भाषा में क्षण को Second (सेकण्ड) कहते हैं। उस ऑंगल शब्द में अन्तिम 'क' अक्षर निकलकर शेष अक्षर यदि Cson क्रम से लिख जाएं तो वह स्पष्टतया 'क्षण' शब्द ही जान पड़ता है। संस्कृत की तोड़-मोड़ होते होते कुछ अक्षर इधर-उधर या क्रम-अधिक होकर विविध भाषाएँ बनी। अतः क्षण शब्द का उच्चार 'सेकण्ड' हुआ।

माठ सेकण्डों का एक मिनिट और साठ मिनटों का एक घण्टा। यह माठ-माठ वाला हिमाव वैदिक संस्कृति का है। वैदिक कालगणनानुसार साठ पल की एक घटि और साठ घटियों का एक दिन होता है। ढाई घटियों का एक होरा बनता है। उस होरा शब्द का ही 'आवर' (Hour) विकृत उच्चार ऑंगल भाषा में रुढ़ है।

'मिनिट' इस ऑंगल शब्द में बीच का अक्षर 'नि' कालतू पड़ गया है। उसे हटाकर शेष शब्द 'मिट' उफ़ 'मित' रह जाता है। वह संस्कृत 'मित' यानि छोटा—नपा (समय) विभाग इस अर्थ का संस्कृत शब्द ही है।

Day (डे) यह ऑंगल शब्द संस्कृत 'दिनम्' या 'दिवस' शब्द का ही एक छोटा टुकड़ा है।

तत्पञ्चात् साप्ताहिक दिनों का क्रम देखें। सात ग्रहों के नाम से वे सात दिन हैं। शनि को ऑंगल भाषा में Saturn (सॅटन) कहते हैं। अतः शनिवार को ऑंगल भाषा में 'सॅटरडे' (Saturday) कहते हैं। तत्पञ्चात् रवि का बार Sunday (सन्डे) तदुपरान्त चन्द्रवार यानि Mounday उफ़ Monday जिसे हम सोम (यानि चन्द्र) बार कहते हैं। इस प्रकार सप्ताह के सातों दिन विविध ग्रहों के नाम से विश्व में प्रत्येक जनजाति में उसी क्रम में प्रचलित है जैसे अनादिकाल से वैदिक संस्कृति ने चलाए हैं।

उस क्रम को तोड़ने या मरोड़ने का विचार किसी भी जनजाति के मन में आता ही नहीं, यद्यपि भिन्न-भिन्न धर्मों में विश्व की जनता बैठ गई है लेकिन उन धर्मों के प्रसार के पूर्व सारे विश्व के लोग संस्कृत बोलते थे और वैदिक संस्कृति के ही अनुयायी थे। इसका कितना ठोस प्रमाण इन साप्ताहिक दिनों के क्रम में पाया जाता है।

सप्ताह के पञ्चात् मास। वे भी वैदिक पढ़ति के अनुसार सर्वत्र बारह ही हैं। यूरोप में कृसमास, मायकेलमास आदि जो शब्द हैं, उनसे जाना जा सकता है कि प्राचीन यूरोप में भी महीनों को मास कहा करते थे जैसा संस्कृत में रुढ़ है। कृष्ण उफ़ कृस्त के उत्सव का मास कृस्तमास् और माय-संस्कृत में रुढ़ है। कृष्ण उपर कृस्ती लोग एक-एक विशिष्ट दिन को ही 'मास' की उपाधि लगाकर यह कल्पना कर बैठे हैं कि कृस्तमास यानि २४ डिसेंबर का दिन या २५ से ३१ डिसेंबर तक का सप्ताह तथा मायकेल मास यानि २६ सेप्टेंबर का दिन। जब ऑंगल भाषा में मास शब्द का अर्थ जन्मदिन, पूजा या उत्सव के अर्थ से प्रयोग होता ही नहीं तो मायकेल मास को मायकेल का जन्मदिन कहना गलत है। मायकेल के उत्सव का महीना यही मायकेल मास कह लाएगा। कृसमास शब्द तो कृस्ती प्रथा में एक दिन का भी दौतक है और एक सप्ताह का भी—जैसे ऊपर स्पष्ट किया है। अतः वे दोनों कल्पनाएँ एक सप्ताह का भी—जैसे ऊपर स्पष्ट किया है। कृस्त या कृष्ण के उत्सव का महीना यही कृसमास शब्द का निराधार है। कृस्त या कृष्ण के उत्सव का महीना यही कृसमास शब्द का अर्थ है। वैदिक प्रथा में जैसे अधिकमास, श्रावणमास, भाद्रपदमास आदि कहा जाता है वही वैदिक प्रथा यूरोप में थी। यह कृसमास और मायकेल-कहा जाता है वही वैदिक प्रथा यूरोप में थी। यह कृसमास और मायकेल-मास आदि शब्द प्रणाली से स्पष्ट है। यूरोप और अन्य खण्डों में भी महीनों को अतीस में मास ही कहा जाता था, जिसके दो बचे-खुचे उदाहरण कृसमास और मायकेलमास में पाए जाते हैं।

अब महीनों के कुछ अन्य यूरोपीय नाम देखें। सेप्टेंबर, ऑक्टोबर, नवेंबर और डिसेंबर। यह नाम ससांवर, अष्टावर, नवांवर और दशांवर ऐसे पूर्णतया संस्कृत हैं। अंवर यानि आकाश। उसके बारह राशि के बारह भाग किए गए हैं। प्रत्येक भाग में सूर्य एक-एक मास रहता है। अतः सप्तांवर, अष्टावर, नवांवर, दशांवर यह पृथ्वी की भ्रमण कक्षा के ७वें,

वें, ८वें और १०वें भाग हैं। तथापि यूरोपीय गणना में उन महीनों, स्थान वर्षों, ८वीं, १०वीं, ११वीं और १२वीं हैं। नामानुसार जो महीने सातवें, आठवें, दसवें, १०वें और दसवें कहलाते हैं वे प्रत्यक्ष में नौवें, दसवें, चारहवें और बारहवें वर्षों माने जाते हैं? यह असंगति कैसे निर्माण हुई? हो सकता है कि इतिहास की उथल-पुथल में दो मास गिनती से बाहर रह गए हों। हो सकता है वे दो शायद मास मायकेलमास और कृसमास ही हों।

कुछ विद्वानों का कथन है कि यूरोप में किसी समय दस मासों का ही पूरा वर्ष गिना जाता था। अधिकतर विद्वान् उसी धारणा को दोहराते रहते हैं। तथापि वह कल्पना निराधार है। यदि दस मासों का ही वर्ष होता तो प्रत्येक महीना ३६। दिनों का होता। इस प्रकार ३६। दिनों का महीना कभी किसी ने सुना नहीं है। वैसा यदि होता तो उन महीनों में पूर्णिमा-अमावस्या आदि के पश्चात् ठीक प्रकार बैठ नहीं पाते। अतः निष्कर्ष यह निकलता है कि सारे विश्व में अनादिकाल से वैदिक प्रथा के अनुसार बारह मास ही होते थे। किन्तु इतिहास की उथल-पुथल में उनकी तोड़-मरोड़ होते रहने के कारण और गुरुकुल शिक्षा भंग होने के कारण सदियों तक यूरोप के अज्ञन महीनों के दस नाम ही जानते हों।

पाश्चात्यों के इस मास गिनती के गलती के हम कई प्रमाण ऊपर दे चुके हैं। एक तो यह कि सेप्टेंबर सातवाँ मास होते हुए भी नौवाँ गिना जाता है। तो स्पष्ट है कि हिसाब में दो मासों की त्रुटि है। दूसरा प्रमाण यह है कि कृसमास और मायकेलमास दो मासों के नाम होते हुए भी १२ मासों की गिनती में वे दो नाम टूट-फूटकर बाहर बिखरे पड़े हैं। तीसरा प्रमाण यह है कि यूरोप के लोग वैदिक संस्कृति की गुरुकुल शिक्षा से वंचित हो जाने पर वर्ष के महीनों तक की गिनती भ्रूलकर दस मासों का ही वर्ष मानने लगे।

विविध महीनों के नामों के बारे में यूरोप के विद्वान् जो विवरण देते हैं वह अटपटा-गा है। वे समझते हैं कि July और August यह दो नाम रोमन सम्भाट ज्यूलियस (मीजर) और ऑगस्टस के दिए हुए हैं। यदि यह धारणा गही होती तो सम्भाटों के नामों में और उन दो महीनों के नामों में भिन्नता नहीं होती। ज्यूलियस के बजाए जुलै और ऑगस्टस के बजाए ऑगस्ट नाम क्यों पड़ते? और तो और, सारे बारह महीनों के नाम विविध

रोमन सम्भाटों के नामों पर क्यों नहीं ढाले गए? रोमन सम्भाटों की प्रदीर्घ शृंखला में क्या इने-गिने दो सम्भाट ही इनने अहंकारी निकले कि उन्होंने शो मासों को अपने नाम दे दिए? अन्य सम्भाट ऐसे अहंकारी नहीं थे क्या?

ऐसी विविध बातों को ध्यान में रखते हुए यह दिखाई देता है कि वैदिक शिक्षा-प्रणाली टूटने के पश्चात् यूरोप के लोग इने पिछड़ गए कि वर्ष के मासों की गिनती में भी वे उलझने लगे। कुछ मासों के नाम उनके क्रमानुसार पड़े गए—जैसे सप्तांवर, अष्टांवर, नवांवर, दिसेंवर। कुछ मासों के नाम विकार कर अलग हो पड़े जैसे कृसमास और मायकेल मास? जैनुअरी का रोमन नाम जैनुएरिअस् या जो 'गणराय ईश' ऐसा पूरा वैदिक—संस्कृत है। गणेशजी का होने से उसे सर्वप्रथम स्थान मिला।

दूसरा महीना फेब्रुवारी रोमन परम्परा में फेब्रुएरियस् लिखा जाता है। वह वास्तव में 'प्रवरेश' इस संस्कृत शब्द का विकृत रूप है। कृषि को प्रवर कहते थे। कृस्ती परम्परा में उसी का अपभ्रंश Friar 'फायर' (यानि साधु-संन्यासी) हो गया है। प्रवरेश का अर्थ है श्रेष्ठ कृषि या कृषियों का ईश्वर।

तीसरा महीना मार्च। इसके दो प्रयोजन हैं। कवायत में 'मार्च' का अर्थ होता है 'चल पड़ना'। वैदिक संस्कृति के अनुसार बसन्त सम्भात से मार्च में ही (लगभग) नया वर्ष आरम्भ होता है। अतः जिस महीने से नया वर्ष चल पड़ता है वह मार्च मास। इस नाम की दूसरी व्युत्पत्ति मरीचि (यानि सूर्य) नाम से मिलती है। उस मास से सूर्य प्रखर होने लगता है।

पांचवा महीना May माया (ईश्वर की माया) इस वैदिक शब्द से पड़ा है। इस प्रकार पाश्चात्य लोगों के बारह मासों के नाम इतिहास के टूटे-फूटे टुकड़ों से कामचलाऊ प्रकार से जैसे-तैसे टेढ़े-मेढ़े जोड़े गए हैं।

अब हम कृसमास शब्द पर अधिक गहराई से विचार करेंगे। कृसमास को X'mas (एकमगास) भी कहा जाता है। ऑग्सल शब्द कोशकार भी स्वयं अतीत के इतिहास के बाबत कितने अनभिज्ञ हैं यह हम यहां बताना चाहते हैं। उनका अज्ञानी होना स्वाभाविक ही है। क्योंकि यह वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास आधुनिक युग में इस ग्रन्थ द्वारा विश्व को प्रथम बार ही प्रस्तुत किया जा रहा है।

अँग्रेज शब्द कोशकारों के अनुसार कृसमास या X'mas का अर्थ कृस्त जन्मोत्सव है। कहने को तो उन्होंने यह विवरण दे दिया किन्तु वह सही नहीं है क्योंकि 'मास' शब्द का जन्म या जन्मोत्सव ऐसा अर्थ अँग्रेज भाषा में कभी कही नहीं है। उसी प्रकार X'mas शब्द में 'X' का अर्थ कृस्त नहीं है और मास का अर्थ जन्म नहीं। तो फिर X'mas का अर्थ कृस्तजन्मोत्सव कैसे होगा? वैदिक इतिहास के अज्ञान के कारण विविध देशों के विद्वानों ने स्थानिक भाषा, धर्म-परम्परा आदि के मनमाने, ऊटपटाँग अर्थ दे रखे हैं। वह अर्थ प्रस्तुत करने वाले व्यक्ति विद्वान् कहलाते हैं और वडेवडे पदों पर विराजमान भी हैं फिर भी उनके दिए विवरणों की कड़ी जाँच करना आवश्यक है।

अब हम उन दो नामों का सही अर्थ बतलाते हैं। यूरोप में रोमन गिनती चलती थी। रोमन गिनती में X १० का चिह्न है। अतः X'mas यानि दसवाँ मास। यह हमारा निष्कर्ष एक अन्य प्रमाण से भी सही उत्तरता है। December—यह दशांवर शब्द है। यानि अंवर का दसवाँ भाग। अतः दसवाँ महीना औकड़े में वही दसवाँ मास X'mas ऐसा लिखा जाता था। इन दोनों नामों में न तो कृस्त का कोई उल्लेख है न ही उसके जन्म का। इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि कृस्ती परम्परा में कितनी धौस-बाजी चलती है। यह धौसबाजी इसलिए करनी पड़ती है कि कृस्तीपन्थ चन्द्र व्यक्तियों के अधिकार-लालसा के कारण कृत्रिम रीति से जबरदस्ती स्थापन किया गया। उसके पीछे कोई विशेष तत्त्वदर्शन नहीं था। वह सब बाद में समय-समय पर जैसा-तैसा मढ़ दिया गया।

एक्समस या कृसमस् शब्द का जो अर्थ कृस्ती लोग बतलाते हैं उसकी निराधारिता अन्य एक तर्क से भी स्पष्ट की जा सकती है। मास शब्द का संस्कृत अर्थ तो 'महीना' ऐसा है। तथापि कृस्ती लोग उसे या तो २५ दिसम्बर का एकमेव दिन मानते हैं या २५ से ३१ दिसम्बर तक का पूरा सप्ताह मानते हैं। इसमें कितनी असंगति है। कहने के लिए तो पूरा मास किन्तु प्रत्यक्ष में केवल एक दिन या एक सप्ताह या दोनों।

वैदिक परम्परा में कृसमास उर्फ़ कृष्णमास का बड़ा गहरा महत्व है जो स्वयं हिन्दु लोग भी भूल गए हैं। कृष्णमास का एक अर्थ होता है महीना

जैसे कृष्णपक्ष। डिसेम्बर में रात्रि लम्बी एवं अंधियारी होती है। डिसेम्बर २२ दीर्घतम रात्रि की तिथि होती है। तत्पश्चात् दिन बड़ा होने लगता है। अतः उसे बड़ा दिन कहा जाता है। वडे दिन का कृस्त जन्म से कोई सम्बन्ध नहीं है। उस मास का कृष्णमास नाम पड़ने का कारण यह था कि कृष्ण ने भगवद्गीता में "मासानां मार्गशीर्षोऽहं" ऐसा कहा है। इससे स्पष्ट हो जाना चाहिए कि जिस मास में कृष्ण भगवान की पूजा होती थी वह मार्गशीर्ष मास 'कृष्णमास' भी कहलाया। डिसेम्बर २२ को दीर्घतम रात्रि होने के तीन दिन पश्चात् मध्यरात्रि के समय वडे दिन का उत्सव मनाया जाया करता था। मध्यरात्रि का समय कृष्णजन्म का समय भी था और मध्यरात्रि का ऋण नए वडे दिन के आरम्भ का सूचक था।

महाभारतीय युद्ध भी डिसेम्बर में समाप्त हुआ। इसका एक प्रमाण यह है कि गीता जयन्ति उन्हीं दिनों में आती है। दूसरा प्रमाण यह है कि भीष्मपितामह उत्तरायण की प्रतीक्षा में निजी प्राण रोके हुए थे।

डिसेम्बर का नाम दसवाँ महीना वैदिक संस्कृति के अनुसार तो ठीक ही बँठता है। इस प्रकार कृस्ती समझी जाने वाली सारी परम्परा और परिभाषा वैदिक निष्कर्षों पर ही खरी उत्तरती है। उसके कृस्ती अर्थ तो असंगत सिद्ध होते हैं।

ऊपर दिए विवरण से यह स्पष्ट है कि बारह मासों का क्रम और नाम अभी तक अनादि वैदिक परम्परा पर ही आधारित है।

नव वर्ष का आरम्भ भी यूरोप में वैदिक पंचांग के अनुसार मार्च अन्त के लगभग ही होता था। रोमन साम्राज्य कृस्ती बन जाने पर चन्द्र तिथि के बजाय १५ मार्च को नया वर्ष दिन मानने लगा। चन्द्र तिथि के बजाय १५ मार्च तारीख निश्चित करने का कारण यह था कि गुरुकुल शिक्षा परम्परा लिंगित हो जाने पर वैदिक पंचांग के सूक्ष्म तिथि गणित से रोमन लोग अनभिज्ञ रह गए।

इंग्लैण्ड में सन् १७५२ तक २५ मार्च नया वर्ष दिन माना जाता था। सन् १७५२ में पालियामेण्ट के प्रस्ताव द्वारा २५ मार्च बदलकर १ जैनुअरी नव वर्ष दिन घोषित किया गया। मार्च २५ नव वर्ष दिन निश्चित किए जाने का कारण यह था कि इंग्लैण्ड का वैदिक गुरुकुल शिक्षा-पद्धति और वैदिक

पंचांग से सम्बन्ध जब टूटा तब वैदिक गणित के अनुसार २५ मार्च को नववर्ष दिन पड़ा था। तब से आगे उन्होंने २५ मार्च तारीख को ही नववर्ष दिन मान लिया। तथापि वह एक तरह से वैदिक वर्ष प्रतिपदा ही थी।

यह एक बड़ा अच्छा मदृत है जिससे वैदिक वर्ष परम्परा से इंग्लैण्ड कब बिछड़ा इसका पता लगाया जा सकता है। अतीत के जिस वर्ष से ब्रिटेन ने २५ मार्च ही निजी नववर्ष दिन मनाने की प्रथा आरम्भ की उसके ठीक एक वर्ष पूर्व ब्रिटेन का वैदिक गुरुकुल शिक्षा से सम्बन्ध टूटा।

इसी प्रकार रोमन साम्राज्य ने जब से १५ मार्च तारीख ही नववर्ष दिन निश्चित की उसके ठीक एक वर्ष पूर्व तक रोमन साम्राज्य का वैदिक परम्परा से सम्बन्ध रहा।

रोमन साम्राज्य में वर्ष प्रतिपदा का दिन बड़ी धूमधाम से मनाया जाता था। कई दिन की छुट्टियाँ होती थीं। चारों ओर आनन्द ही आनन्द का बातावरण निर्माण किया जाता था। उसे वे 'Ides of March' कहा करते थे। ईंड संस्कृत शब्द है जिसका अर्थ है 'पूजा'। उन दिनों अन्नपूर्णा देवी की पूजा की जाती थी। इस उद्देश्य से कि पूरे वर्ष घर-घर में और देश में अन्न-धान्य की सुख-समृद्धि आदि बनी रहे।

इंग्लैण्ड में रात के बारह बजे नये दिन का आरम्भ मानने की प्रथा है। वह बड़ी अटपटी-सी लगती है। क्योंकि प्रतिदिन रात के बारह बजे गहरी नींद से कौन हड्डबड़ाकर उठकर कैलेंडर की तारीख बदलेगा? वह प्रथा इसलिए पड़ी कि वैदिक संस्कृति के अनुसार भारत में प्रातः ५.३० बजे सूर्योदय होने पर तिथि बदली जाती थी। भारत ही अतीत में वैदिक संस्कृति का केन्द्र माना जाता था। उस समय भारत का वैदिक पंचांग ही सारे विश्व में प्रमाण माना जाता था। भारत और इंग्लैण्ड के समय में ठीक साड़े पाँच घंटों का अन्तर है। अतः जब भारत में सूर्योदय होता था इंग्लैण्ड में रात्रि के बारह बजते थे। उस समय सूर्योदय पर भारत निजी तिथि बदलता तो ब्रिटेन के लोग भी उसी समय अगले दिन का आरम्भ मानते।

सारे यूरोप में रात के १२ बजे नयी तिथि का आरम्भ मानने की जो प्रथा है वह कृष्णमास के मध्य रात्रि की पूजा के कारण है। ब्रिटेन, यूरोप में वैदिक संस्कृति का एक प्रमुख धर्म केन्द्र था। अतः ब्रिटेन के वैदिक धर्म-

केन्द्र ने नयी वैदिक तिथि घोषित करने पर सारे यूरोप में मध्यरात्रि का समय ही तिथि आरम्भ माना जाने लगा।

पाश्चात्य प्रथा के अनुसार मध्यरात्रि से दोपहर के १२ बजे तक के समय को a. m. यानि (ante-meridian) और दोपहर से मध्यरात्रि के समय को p. m. (post-meridian) लिखा जाता है। उसका अर्थ यह होता है कि उदय होने के पश्चात् आकाशस्थ खगोलीय काल्पनिक मध्य रेखा तक सूर्य जब चढ़ता रहता है तो वह उस काल्पनिक रेखा के उरली तरफ होने के कारण a. m. (ante-meridian); और उस खगोलीय काल्पनिक शिरोरेखा से आगे निकलकर जब सूर्य अस्ताचक के प्रति ढलने लगता है तो उस समय को शिरोरेखा के परली तरफ के मांगंक्रमण के अर्थ से p. m. (post-meridian) कहा जाता है। विद्यालयों में a. m. और p. m. का यही विवरण लिखा जाता है। किन्तु वह सही नहीं है। वह घिसा-पिटा, रटा-रटाया विवरण है।

Ante-meridian का अर्थ है शिरोरेखा के उरली तरफ, उसी प्रकार post-meridian का अर्थ है शिरोरेखा के परली तरफ। किन्तु यह विवरण पर्याप्त नहीं, आधा-अधूरा है। शिरोरेखा के उरली तरफ या परली तरफ जाने वाले सूर्य का तो उसमें उल्लेख ही नहीं है।

अतः A. M. और P. M. यह अद्याक्षर वास्तव में 'आरोहणम् मातंडस्य' और 'पतनम् मातंडस्य' अर्थ के द्योतक हैं। इनमें उदय के पश्चात् शिरोरेखा तक आरोहण और मध्याह्न के पश्चात् क्षितिज तक सूर्य के अवतरण का पूरा उल्लेख है।

आधुनिक पाश्चात्य प्रणाली में विद्या पाए हुए लोगों की यह धारणा बना दी गई है कि वेद उस समय का साहित्य है जब मानव जंगली अवस्था में था। हमारा निष्कर्ष उस धारणा से पूर्णतया विरुद्ध है। हमारा कथन है कि सर्वशक्तिमान परमात्मा ने जब मानव की प्रथम पीढ़ी निर्माण की तो वह देवतुल्य व्यक्तियों की थी। उसमें घनवंतरि, विश्वकर्मा, गन्धवं जैसे विविध शास्त्र, विद्या और कलाओं में निपुण व्यक्ति थे। अतः उस श्रेष्ठतम् कृतयुग से हमारे वर्तमान कलियुग तक सर्व विद्या, शास्त्र और कलाओं का स्तर नीचे ही खिसकता रहा है। वर्तमान पीढ़ी के शास्त्रज्ञों ने चन्द्रयन

बनाया, यह बात सही है। तथापि कृत, त्रेता और द्वापर युगों में तो इससे कई गुना अधिक मात्रा में नेता लोग या अधिकारीगण इन्द्रलोक, चन्द्रलोक आदि हूर-हूर के कई यहों तक आना-जाना करते थे, इसके विपुल उल्लेख प्राचीन ग्रन्थों में है, उन्हें कालपनिक वर्णन समझना योग्य नहीं।

उनकी इस प्रवीणता का प्रमाण उस समय के नापों में मिलता है। सूक्ष्म से सूक्ष्म नापों से अति विशाल मात्रा तक बने प्राचीन वैदिक नापों से यही निष्ठकर्ष निकलता है कि भून्त, त्रेता, द्वापर आदि युगों में वर्तमान युग से कई गुना अधिक प्रभावी शस्त्र, अस्त्र, यन्त्र आदि बनते थे। वे नाप इस प्रकार थे—

बत्तमान युग में पाश्चात्य प्रणाली के लोग जिसे यक्ष यानि सेकण्ड (Second) कहते हैं उसके  $\frac{1}{376675}$  भाग को वैदिक कालगणना में परमाण कहा करते थे। अतः—

$$1 \text{ परमाणु} = \frac{1}{376675} \text{ सेकण्ड}$$

२ परमाण = १ अण

३ अणु = १ अय्यसरेण

३ अयसरेण = १ न्रुटि

१०० त्रुटि = १ वेघ

३ वेध = १ लव

३ लव = १ निमिष.

३ निमिष = १ अण

५ क्षण = १ कप

१५ कप्ट = १ लघु

੧੫ ਲਈ = ੧ ਘੰ

२ घटिका = १ मुहूर्त

३२ मुहूर्त = १ प्रहर

८ प्रहर = १ दिन = २४ घं

१५ दिन = १ पक्ष

२ पक्ष = १ मास

२ मास = १ अक्तु

३ ऋतु = १ अयन

२ अयन = १ वर्ष

## ५

## विश्व का प्राचीनतम चिकित्सा-शास्त्र—आयुर्वेद

राजनीति के क्षेत्र में वर्तमान युग में पाश्चात्य लोगों का अधिकार होने के कारण उनकी डॉक्टरी चिकित्सा पद्धति का विश्व में अधिकाधिक प्रसार हो रहा है। यह केवल ढाई-तीन सौ वर्ष की घटना है।

किन्तु सृष्टि-उत्पत्ति समय से ढाई-तीन सौ वर्ष पूर्व तक लाखों वर्ष मारे विश्व में आयुर्वेदिक चिकित्सा ही हुआ करती थी। आधुनिक सारे चिकित्सा प्रकार उस मूल प्रचीन आयुर्वेदीय चिकित्सा पद्धति की ही दरहनियाँ हैं।

आयुर्वेद एक देवी शास्त्र है जिसके प्रणेता धन्वंतरी थे। वैदिक संस्कृति के अनुसार प्रथम पीढ़ी के देवतुल्य प्रवीण और विद्वान् व्यक्तियों द्वारा ही सारी विद्याएँ और शास्त्र चलाए गए। वहीं से गुरु-शिष्य परम्परा आरम्भ हुई। अतः वैदिक संस्कृति की किसी भी शाखा में प्रत्येक व्यक्ति अपने गुरु का उल्लेख करता है। अतीत के चाहे जितने पीछे हम झाँककर देखें तो हमें कोई भी विद्या अप्रगत अवस्था में नहीं दीखती, अपितु परिपूर्ण अवस्था में ही दीखती है।

पाश्चात्यों का सिद्धान्त इससे एकदम उल्टा है। वे सोचते हैं कि बन्दर से मानव बने और बनमानस अपने आप प्रगति करता गया। पिछड़ा हुआ आदमी यदि अपने आप प्रगति करता तो विश्व की सारी आदिवासी जातियाँ आज तक प्रगत हो जानी चाहिए थीं और विद्यालयों में विद्वान् से विद्वान् विद्यक नियुक्त करने की कोई आवश्यकता ही नहीं होती। अतः

पाश्चात्य धारणा सही नहीं है।

विद्या की तो अति और अधोगति होती रहती है। जैसे कोई प्रकार का पण्डित—जितना बढ़ होता जाता है उतनी ही उसकी कमाई विद्या उसके मस्तिष्क से लुप्त होती रहती है।

आयुर्वेद के बारे में तीन बातें प्रमुख हैं। एक तो आयुर्वेद अन्य वेदों की भाँति देवदत्त चिकित्सा शास्त्र है। दूसरा मुद्दा यह है कि वेद, संस्कृत भाषा और मनुस्मृति के साथ-साथ सृष्टि उत्पत्ति समय में ही आयुर्वेदीय चिकित्सा का प्रारम्भ हुआ। तीसरी बात यह है कि आधुनिक युग की होमिओपैथी, एलोपैथी आदि चिकित्सा पद्धतियों से लाखों वर्ष पूर्व सारे विश्व में एकमेव चिकित्सा पद्धति थी—वह थी आयुर्वेदीय चिकित्सा पद्धति।

### आयुर्वेदिक और आधुनिक चिकित्सा प्रणालियों का महदंतर

आधुनिक चिकित्सा प्रणालियों से आयुर्वेदिक चिकित्सा प्रणाली सर्वयेव अति श्रेष्ठ है—

(१) शुद्ध आयुर्वेदिक प्रणाली में इलाज के लिए रोगी से धन नहीं माँगा जाता था। रोग-गोड़ित जीव को पीड़ामुक्त कराना यह भूतदया का अंग माना जाता था।

इसके विपरीत पाश्चात्य प्रणाली में रोगी जितना अधिक दुःखी हो, कष्ट में हो उतना अधिक द्रव्य उससे निचोड़ा जाता है।

(२) आयुर्वेदिक पद्धति में नाड़ी-परीक्षा से ही सारे रोगों का पता लगाया जाता था। पाश्चात्य प्रणाली में मल-मूत्र-थूक आदि सर्व प्रकार की जांच करवाने में अपार समय और द्रव्य खर्च करने पर भी रोग का पता नहीं लगता।

(३) पाश्चात्य पद्धति में रोग का पता लगाने के पश्चात् भी कहा जाता है कि रोग असाध्य है, उस पर कोई दवा प्रभावी नहीं है, अतः रोगी को जैसे बने वैसे जीवन बसर करना चाहिए। आयुर्वेद में रोगी को ऐसे निराश नहीं किया जाता। कठिन से कठिन रोग की भी दवा है, यह आयुर्वेद का दृष्टिकोण होता है।

(४) रोगी की जांच के पश्चात् डॉक्टर रोगी से कहता है कि रोगी अधिक से अधिक आराम करे और शीघ्रातिशीघ्र किसी अस्पताल में दाखिल हो जाए। यह दोनों सूचनाएं बड़ी चिकित्सा-सी हैं। रोगी तो वैसे ही अपना कारोबार और आना-जाना छोड़कर लेटा रहता है। वह चाहता है कि स्वस्थ होकर वह चलने-फिरने लगे और निजी कारोबार में जुट जाए। इसी उद्देश्य से तो वह चिकित्सा करवाता है। यदि पढ़ा ही रहना होता तो अधिक डॉक्टर को क्यों बुला भेजता ! और यदि अस्पताल में ही भरती भला डॉक्टर को क्यों बुला भेजता ! आयुर्वेद होना है तो यह सुझाने के लिए डॉक्टर को द्रव्य क्यों दिया जाए ! आयुर्वेद में ऐसा नहीं होता। सारी चिकित्सा रोगी के घर उसकी शय्या पर ही की जाती है। जटिल रोगों की मरणासन्न अवस्था तक की हेम गर्भ की मात्रा आदि रोगी को जांचने वाले वैद्य के पास होती थी। रोगी को अस्पताल ले जाने की बात वैद्य कभी नहीं करता।

(५) आयुर्वेदीय औषधि बाजार से लाकर रोगी को देने तक की सारी क्रियाएं वैद्य नोग स्वयं करते हैं। डॉक्टरों को उनकी दवाइयों की क्रियाविधि या मूल जड़ी-बूटी की पहचान नहीं होती वे तो औषधि विक्रेता या कारखानेदारों के दिए वर्णनानुसार रोगी को औषध लिख देते हैं जो कोई पढ़ा-लिखा व्यक्ति स्वयं कर सकता है।

(६) रोगी के शरीर के फोटो लेने वाले यन्त्र से औषधि तैयार करने वाले यन्त्र तक अनेक प्रकार के कारखानों से निर्माण किए गए बड़े स्तरीय, महंगे, भारी और लम्बे-चौड़े यन्त्र दिन-प्रतिदिन डॉक्टरी चिकित्सा प्रणाली में भरती किए जा रहे हैं। इनसे समय और द्रव्य के व्यय के अतिरिक्त रोगी की हर प्रकार की दुर्दशा होती है। उसे कई स्थानों पर जाना पड़ता है। हर समय वेशुमार धन खचना पड़ जाता है। कहीं वह भारी यन्त्र टूटकर रोगी को ही झति पहुँचाता है। फोटो लेने वाले कई यन्त्रों के 'X' किरण (X-Rays) ही जांच किए जाने वाले रोगी के शरीर को अधिक दूषित कर देते हैं।

(७) जिस डॉक्टर ने विविध विद्यालयों से अनेक उपाधियाँ पायी हों वह उस बहाने चिकित्सा के लिए रोगी से उतनी ही अधिक फीस वसूल करता है। अतः डॉक्टरी प्रणाली ज्ञान का उपयोग अधिकाधिक धन कमाने

के लिए कराती है न कि रोगी को स्वस्थ कराने के हेतु से।

(८) डॉक्टरी विद्या किसी एक प्रकार के रोग जन्तुओं को नष्ट कराने का प्रयास करती है जबकि आयुर्वेदीय प्रणाली में शरीर का सन्तुलन बनाये रखने पर ध्यान दिया जाता है।

(९) आयुर्वेदीय सिद्धान्तानुसार आहार का औषध रूप में और औषध का आहार के रूप में शरीर को लाभ होना चाहिए। डॉक्टरी प्रणाली के औषध तो शरीर की पीड़ा, दुर्बलता या जंरता को बढ़ाते हैं।

(१०) पाश्चात्य प्रणाली की कृषि, कटी फसल तथा अनाज आदि अधिक दिन टिके इस उद्देश्य से उन पर बार-बार रसायनों का प्रयोग किया जाता है। लेती में भी रासायनिक खाद का प्रयोग होता है। इसी प्रकार डॉक्टरी उपचारों में भी बार-बार हानिकारक रासायनिक औषधें दी जाती हैं। इससे शाक, धान्य आदि का स्वाद दिन-प्रतिदिन कम हो रहा है और लोग अधिक दुर्बल, अल्पायुपी और रोगजंर हो रहे हैं।

आयुर्वेदीय प्रणाली में प्राकृतिक तेल आदि उपायों से शरीर या शाक आदि पर विवैला परिणाम न हो इसका ध्यान रखा जाता है।

दोनों चिकित्सा पद्धतियों का यह तौलनिक पर्यंतेक्षण यहाँ इसलिए किया गया है कि देश-विदेश के नेतृओं को प्राचीन, दैवी, सीधी-सादी, सरल और अल्पतम कष्ट तथा कम खचं वाली आयुर्वेदीय चिकित्सा प्रणाली ही विश्व में दुबारा सर्वंत लागू कराने की स्फूर्ति एवं प्रेरणा मिले और व्यापारी तत्त्व पर चलाई जाने वाली मुनाफाखोरी की पाश्चात्य चिकित्सा प्रणाली बन्द हो।

'शरीरमाद्यं खलु धर्मसाधनम्'—विश्व में जन्म लिए मनुष्य, प्राणी का शरीर ही ठीक न हो तो वह अपना कर्तव्य निभा नहीं पाएगा और उसका जीवन दूसरों पर बोझ होकर रह जाएगा। इस दृष्टि से आयुर्वेद को मूल विद्या का दर्जा प्राप्त है।

आयुर्वेद नाम से अन्य वेदों जैसा ही इस विद्या शास्त्र का महत्व प्रतीत होता है।

प्राचीनकाल में आयुर्वेद का ही विश्व में सर्वंत प्रसार इसलिए या कि सर्वंत वैदिक जीवन-प्रणाली ही प्रसूत थी। आयुर्वेद का प्राचीन विश्व

प्रसार वैदिक जीवन-प्रणाली के विश्व-प्रसार का एक ठोस सबूत है।

जिसका जहाँ अधिकार हो, उसकी अपनी विशिष्ट चिकित्सा-पद्धति हो तो वह उसे निजी रियासत में लायू करता है। जैसे भारत पर अधिकार जमाने के पश्चात् अंग्रेजों ने शनैःशनैः आयुर्वेद को दबाकर पाश्चात्य डॉक्टरी चिकित्सा को प्रोत्साहन दिया। अब भारत स्वतन्त्र होने पर भी उसी पाश्चात्य चिकित्सा पद्धति का ही सर्वत्र पुरस्कार किया जा रहा है।

प्राचीन विश्व में संस्कृत-भाषी वैदिक क्षत्रियों का दुनिया पर राज्य या तब उनके शासन में उनकी अपनी आयुर्वेद चिकित्सा पद्धति सर्वत्र लागू थी।

ब्रिटिश शासनकाल में मद्रास प्रान्त के गवर्नर लाड ऑटहिल (Lord Anthon) थे। सन् १८०५ में The King Institute of Preventive Medicine का मद्रास नगर में उद्घाटन करते समय उन्होंने अपने भाषण में कहा था कि "यूरोप के लोग जब जंगली अवस्था में रहते थे उस प्राचीन जंगल में भारत के लोगों को रोग प्रतिबंधक और रोग निवारक चिकित्सा प्रणाली के मुख्य तत्त्व भली प्रकार जात थे। हो सकता है विश्व के लोग जानते न हों कि आयुर्वेद शास्त्र का जन्म भारत में ही हुआ। आयुर्वेद भारत की ही विद्या है। भारत से अरबों ने सीखी और अवस्थान से यह विद्या यूरोप में गई। सत्रहवीं शताब्दी के अन्त तक यूरोप के डॉक्टर लोग अरबी वैद्यों से भारतीय आयुर्वेद सीखते रहे? उसके कई शताब्दी पूर्व अरबी चिट्ठानों ने धन्वंतरी, चरक, सुश्रुत आदि वैद्यों के विख्यात ग्रन्थों से आयुर्वेद का अध्ययन किया था। वडे आश्चर्य की बात है कि मानवीय सभ्यता, विद्या और प्रगति का केन्द्र शनैःशनैः पूर्ववर्ती देशों से पश्चिम की ओर जाते-जाते पूर्व से उसका नामोनिशान तक मिट गया। अब हमें यह पता लग रहा है कि हिन्दू शास्त्रों में स्वच्छता के सही नियम भी अन्तर्भूत हैं। स्मृतिकार मनु मानवजाति के अतिश्रेष्ठ पथ-प्रदर्शकों में से एक हैं जिन्होंने स्वच्छ सामाजिक जीवन के आदर्श नियम बनाये हैं।"<sup>१</sup>

१. पृष्ठ १-२, Bharat (India) As Seen and Known by Foreigners संकलन G. K. Deshpandey.

### वैदिक शल्य चिकित्सा प्राचीनतम

Dr. Rowan Nicks आम के ऑस्ट्रेलिया निवासी शल्य चिकित्सक ने सेप्टेंबर २६, १९८३ को नई दिल्ली में दिए एक भाषण में कहा कि अन्य सारे लोगों से शल्य-चिकित्सा में हिन्दू लोग बहुत अग्रसर थे। यूरोप के चिकित्सकों के हजारों वर्ष पूर्व सुश्रुत संहिता में मूत्रपिण्ड में चुम्बन वाली पथरी की शल्य-चिकित्सा बड़ी सूक्ष्मता से वर्णित है। आधुनिक शल्य चिकित्सा के औजार प्राचीन हिन्दू नमूनों पर ही बनाये जाते हैं। रोग, दुर्घटना या हमलों के कारण होने वाली शरीर के विभिन्न अंगों की टूट-फूट हिन्दू शल्य-चिकित्सक बड़ी अच्छी तरह से दुरुस्त किया करते थे। रोग-पचार में बाबिलोन, असीरिया, ईजिप्त, ग्रीस आदि देशों में जो दबाइया प्रयोग होती थीं, वे सारी की सारी भारत में ही बनाई जाती थीं। पारा, चन्दन, बेलाडोना और हेम्प से कुछ अकं बनाए जाते थे।

ऐसा होते हुए भी विश्व इतिहास के ग्रन्थ जो द्विंशती शताब्दी से १८वीं शताब्दी तक मुसलमानों ने लिखे और पांच-छः सौ वर्ष यूरोपीय कृस्तियों ने लिखे उनमें से हिन्दू कीति के ऐसे उल्लेख जानबूझकर टाल दिए गए हैं।

यहाँ इस बात का ध्यान रखना आवश्यक है कि हिन्दू किसी एक जाति के लोग नहीं थे। जो भी वैदिक धर्मी हो वह हिन्दू कहलाता है चाहे उसकी जाति या देश कोई भी हो। कृस्तपूर्व काल में बाबिलोन, असीरिया, ईजिप्त आदि विश्व के समस्त देशों के निवासी हिन्दू ही थे। विभिन्न प्रदेशों में चलाए जाने वाले आयुर्वेद के विद्यालयों में वे संस्कृत भाषा में शिक्षा पाया करते थे। अतः उनकी चिकित्सा-पद्धति सर्वथा हिन्दू वैदिक प्रणाली की थी। औषधि भी भारत की बनी होती थी। क्योंकि उस सारी शिक्षा एवं उपचार-प्रणाली का केन्द्र या मूल भारत ही था।

डॉक्टर Sir William Hunter ने कहा है, "प्राचीन हिन्दुओं की शल्य-चिकित्सा बड़ी साहसी और कुशलता वाली होती थी। शरीर के निकाम्मे अवयव काटकर अलग करना, प्याले के आकार का बंधन और खीलते तेल के प्रयोग से दबाव द्वारा रुधिरस्राव को रोकना, पथरी निकालना, उदर या दोनिस्थान में शल्य किया करना, हनिया, फिच्यूला, स्थान भ्रष्ट

अस्थि को निजी स्थान में बैठाना, टूटी हड्डी जोड़ना, शरीर में प्रवेश किए हानिकारक वस्तु को बाहर निकालना, यह सब वे कर सकते थे। विकृत कान, नाक आदि अवयव दुरुस्त करने की कारीगरी यूरोपियन शल्यकान, चिकित्सकों ने हिन्दुओं से सीखी है। और्खों के ऊपरले भाग के मस्तिष्क की चिकित्सा भी हिन्दू शल्यशास्त्री जानते थे। कठिन-से-कठिन प्रसूति को वे भली प्रकार निभा लेते, इतना उनका दाई-कर्म कुशल होता था।<sup>१</sup>

हजारों वर्ष पूर्व Prostat Gland (प्रस्थित ग्रन्थी) की शल्य-क्रिया विधि का ऋग जंसा सुधृत में लिखा है ठेठ बैसा ही आधुनिक युग में यूरोप के शल्यचिकित्सक आचरण हैं।

बतंमान युग में यूरोप के कृस्ती लोगों की सर्वांगीण प्रगति का बड़ा बोलबाला है। तथापि जब स्वयं यूरोपीय विद्वान् कह रहे हैं कि ऐसी प्रगति तो हिन्दुओं ने कई सहज वर्ष पूर्व ही कर ली थी तो उससे हमारे उस निष्कर्ष की सत्यता सिद्ध होती है कि आयुर्वेद समेत पूरी वैदिक संस्कृति ही मानव को एक ईश्वरीय देन है। अतः आयुर्वेद कोई अनुमान और योगायोग से बनी विद्या नहीं है। वह तो देवतुल्य धन्वन्तरी द्वारा स्वयं ब्रह्मा से सीखी हुई परिपूर्ण दैवी विद्या है।

### शरीर रचना शास्त्र

शरीर शास्त्र को यूरोपीय परिभाषा में anatomy कहते हैं। बड़ी मजे की बात यह है कि स्वयं जंगेजी प्रणाली के डॉक्टरों को भी उस शब्द का अर्थ ठीक प्रकार मालूम नहीं है। एक डॉक्टर ने मुझे कहा कि उनके कृस्ती यूरोपीय अध्यापक ने anatomy शब्द का विवरण देते हुए कहा कि ana यानि 'ऊपर उठाकर' tommo यानि (फॅच भाषा में) 'काटना'। अब बताइए कि शरीर-रचना शास्त्र में ऊपर उठाकर काटने वाली ऐसी कौन-सी बात है? तथापि आधुनिक पाश्चात्य प्रणाली की विद्या प्राचीन बातों के अन्धाधुन्ध, मनमाने विवरण देते हुए जंसे-तंसे चलाई जा रही है। Vasectomy, Tubectomy आदि शब्दों में 'टॉमी' का अर्थ भले हो।

१. देखें पूर्वोंकृत ग्रन्थ के पृष्ठ ३०-३१।

'काटना' ऐसा होता है किन्तु anatomy का 'टॉमी' अंशपद एकदम भिन्न अर्थ रखता है।

Vasectomy, Tubectomy जैसे शब्दों के विवरण में भी पाश्चात्य प्रणाली के लोग धोखा खा गए हैं। वहाँ केवल 'टॉमी' नहीं अपितु 'एकटॉमी' का महत्व है। कर्तव्यामि' इस मूल संस्कृत शब्द का विकृत रूप 'एकटॉमी' में दिखाई पड़ता है। अंनाटॉमी शब्द में एकटॉमी ऐसा अंशपद नहीं है, वहाँ केवल 'टॉमी' शब्द है।

अब हम जो anatomy शब्द का विवरण संस्कृत के आधार पर देने जा रहे हैं उस पर पाठक ध्यान दें। इस शब्द का छेद अन् + आत्मी (anatomy) ऐसा करें। व्यक्ति वास्तव में आत्मा होती है। आत्मा या प्राण जाने के पश्चात् शरीर किसी काम का नहीं रहता। तथापि अनाटॉमि विषय में प्राण का कोई विचार नहीं किया जाता, अपितु केवल शरीर के ढाँचे का अध्ययन होता है। अतः उसे प्राचीनकाल से 'अन् आत्मी' विषय कहा गया है।

सन् १९६२ मार्च से ऑंगस्ट तक लंडन में भारत महोत्सव (Festival of India) आयोजित किया गया था। उस महोत्सव में स्थानीय Science Museum द्वारा एक प्रदर्शनी लगायी गई थी। उसमें तंजोर रियासत के मरहें राजा सर्फोजी के बनवाए हुए दो मानवीय अस्थिपंजर प्रदर्शित थे। उनमें शरीरान्तर्गत क्रियाएँ भी दिखायी दीं। उनमें से एक अस्थिपंजर की प्रतिमा हाथीदाँत की बनी थी तो दूसरी चन्दन की लकड़ी की (सन् १८०५ से १८१० तक के काल में) क्योंकि प्रत्यक्ष मृत व्यक्ति का अस्थिपंजर निषिद्ध माना गया है। ये दो प्रतिमाएँ Krishna Ram Institute of Anatomy Andhra Medical College, विशाखापत्नम् में देखी जा सकती हैं।

### प्राचीन भारत में प्लास्टिक सर्जरी (Plastic Surgery)

रोग, आक्रमण या दुष्टना से हुई शरीर की टूट-फूट की दुरुस्ती को प्लास्टिक सर्जरी (Plastic Surgery) कहते हैं। अठारहवीं शताब्दी तक शरीर के भ्रन भाग ठीक करने का आयुर्वेदिक कौशल भारत में उपलब्ध था।

लाइब्रेरी की Gentleman's Magazines में सम्पादकीय पत्र-व्यवहार में सुधे एक पत्र में उस आयुर्वेदिक शन्ति कीशलग का एक अच्छा उदाहरण दिया है। जिन पत्रिकाओं में वह पत्र छपा है वह अंक Wellcome Institute for History of Medicine ६८३ Ruston Road, London के सम्बन्धानमें उपलब्ध है। एक मराठा बैलगाड़ी वाला गन् १७६२ में ब्रिटिश फोर्स में तैनात था। टीपू सुल्तान के मिपाहियों ने उस व्यक्ति को लड़ाई में बही बनाने के पश्चात् उसकी नाक काट दी। लगभग एक वर्ष पश्चात् इन्हीं से छूटने पर जब वह बैलगाड़ीवाला पुणे नगर में स्वगृह को लौटा तो पुणे के एक बैद्य ने उम बैलगाड़ीवाले की कटी नाक वैद्यकीय शल्यक्रिया द्वारा पुनर्वस्त बना दी। दो अंग्रेज थांमस कूमो और जेम्स ट्रिडले ने इस जिकित्या पर बड़ा आश्चर्य व्यक्त करते हुए लिखा है कि ऐसी शल्य क्रियाएँ तो आम होनी रहती थीं।

जाज भी भारत के कोने-कोने में विविध जटिल रोगों पर कई घरानों में पश्चिम परा से बड़े प्रभावी उपाय ज्ञात हैं। भारत स्वतन्त्र होने के पश्चात् सरकार द्वारा दोन पिटवाकर देश-भर में ऐसे उपायों की जानकारी की घोषणा करा दी जाती और वैद्यक संघटनों द्वारा उन उपायों का संकलन किया जाता तो एक बड़ा उपयुक्त राष्ट्रीय चिकित्सा कोष बन पाता। अतः स्वतन्त्रता प्राप्ति ही केवल पर्याप्त नहीं होती। देश का शासन चलाने की दूरदृष्टि न हो तो देश की साधन-सामग्री और धन-सम्पत्ति का शर्नः-शर्नः नाज उसी प्रकार होता है जैसे कोई बड़े बाप का कुसंगति में पड़ा हुआ निकम्मा बेटा निजी घराने की अपार सम्पत्ति नाच, रंग-ढंग, व्यसन आदि में गँवा देता है।

गमरिपण

लण्ठन नगर की Oriental Gallery में एक चित्र प्रदर्शित है जिसमें जैन तीष्ठंकर महावीर का गर्भ उसकी माता देवनन्दा के उदर से निकाल कर रानी त्रिमला के उदर में रोपित करने की प्रक्रिया प्रदर्शित है।

**Fertility and Sterility** नाम का एक अमेरिकन वैद्यकीय मासिक है। गर्भाधान, प्रसूति, बंधुत्व आदि उसके विषय हैं। उसके नवेंवर-डिसेंवर

१९८० के अंक में Frank M. Guttman और Herta A. Guttman द्वारा लिखे लेख में एक स्त्री का गम्भीर दूसरी स्त्री में रोगने की प्रक्रिया ग्राचीन आयुर्वेद द्वारा कितनी कुशलता से की जाती थी, उनका वर्णन है।

इम लेख में महाचीर का जन्म कृस्तपूर्व सन् ५०६ का माना गया है। पानि उनने प्राचीन नमय में एक स्त्री का गर्भ दूसरी स्त्री के गर्भाशय में प्रविष्ट कराने की प्रक्रिया आयुर्वेद शास्त्र में उपलब्ध थी। किन्तु महाचीर शाक्यमुनि गौतमबुद्ध के समकालीन थे और गौतमबुद्ध काल १३०० वर्ष और पीछे ले जाना आवश्यक है। यह अनेक प्रमाणों द्वारा हमने 'भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें' ग्रन्थ के एक स्वतन्त्र अध्याय में चतलाया है। अतः महाचीर भी कृस्तपूर्व सन् ५०६ से लगभग १३०० वर्ष पूर्व थे। उतने प्राचीनकाल में भी गर्भारोपण की कुशल शल्यक्रिया आयुर्वेद द्वारा की जाती थी।

उदर के बाहर गर्भ का संवर्धन

आधुनिक युग में गर्भधारण में बाधा होती हो तो पुरुष बीज और स्त्री पेशी का संयोग प्रयोगशाला के पात्र में कराकर अग्रिम सम्वर्धन के लिए वंद्या स्त्री के गर्भाशय में उस जीव को प्रस्थापित करने में पाइचात्य डॉक्टर लोग सफल हए हैं।

यह प्रक्रिया महाभारत के समय में भी वैद्य लोग किया करते थे। गांधारी को जो १०० पुत्र हुए वे इसी प्रकार हुए। उस प्रक्रिया का पूरा वर्णन बड़ी बारीकी से महाभारत में अंकित है। महाभारत का समय कृस्तपर्व सन् ३१३८ बनलाया जाता है।

## पाश्चात्यों की आयुर्वेदीय परिभाषा

कलयुग से महाभारतीय युद्ध तक हजारों वर्ष आयुर्वेद ही विश्व का एकमेव वैद्यक शास्त्र रहा। अतएव पाश्चात्य डॉक्टरी शास्त्र की परिभाषा और परम्परा सारी आयुर्वेदिक है।

डॉक्टर शब्द ही लें। वह 'दुःखसार' यानि 'शारीरिक पीड़ा से तारने

बासा' इस अर्थ से पड़ा है।

छाती आदि की जांच करने के लिए ये दोनों कानों में लगाई रबड़ की नली प्रयोग करते हैं, जिसे स्टेथोस्कोप कहा जाता है। वह Stethoscope 'स्थितिस-पद्धति' (अन्दरूनी शारीरिक स्थिति का अनुमान लगाने में काम जाने वाली) इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

दमा को पाश्चात्य वैद्यक शास्त्र में asthama (अस्-धमा) कहा जाता है। इससे स्पष्ट है कि 'दमा' का ही पाश्चात्य उच्चार 'धमा' हुआ है। उसके पीछे जो 'अस्' अक्षर लगे हैं वे अरबी उच्चार पद्धति के कारण हैं। जैसे अंग्रेजों जो 'अस्' अक्षर लगे हैं वे अरबी उच्चार पद्धति के कारण हैं। जैसे अंग्रेजों जो 'अस्-सलाम' बालेकुम कहते हैं वैसे ही 'दमा' को अस्-दमा कहते-कहते अस्-धमा शब्द बन गया।

ओषध विक्रेताओं को अंग्रेजी भाषा में Apothecary 'अॅपॉथेकरी' कहा जाता है। उसमें से आरम्भ का 'अ' अक्षर हटा देने से वह शुद्ध संस्कृत 'पथ्यकरी' दिखाई देता है। भारत के देहातों में पथ्यकरी जैसा ही पंसारी शब्द प्रचलित है। 'पथ्यकरी' शब्द 'अॅपॉथेकरी' बनने का कारण यह है कि कई लोगों को अन्य भाषा के शब्दों के पीछे अपने पत्ते से एकाघ स्वर जोड़ने की आदत होती है—जैसे स्कूल और स्टेशन, इन अंग्रेज शब्दों का उच्चार कई लोग इस्कूल और इस्टेशन् करते हैं।

डॉक्टर लोग जिसे prostate gland कहते हैं, वह 'प्रस्थित ग्रन्थि' शब्द है।

अंग्रेजी भाषा में डॉक्टर को फिजीशियन् कहते हैं। वह भिषण का 'फिशन्' बनकर फिजीशियन् कहलाने लगा। शल्यक्रिया करने वाले वैद्य को 'शल्यजन' कहा जाता था। उसी से 'सजन' यह आघुनिक यूरोपीय शब्द बना है।

हिक्कियों को अंग्रेज वैद्यक शास्त्र में Hiccups कहते हैं, जो संस्कृत 'हिक्का' शब्द का विकृत उच्चार है।

आयुर्वेदिक पद्धति के अनुसार बात-पित्त-कफ के असन्तुलन से रोग उत्पन्न होते हैं। उसे विदोष पद्धति कहा जाता है। अंग्रेजी भाषा में खांसी को cough कहते हैं जबकि संस्कृत में इलेघ्म उर्फ़ यूक को 'कफ' कहते हैं। खांसी भी तो कफ के कारण ही होती है। अतः अंग्रेजी भाषा में गले में

अटका हुआ 'कफ' वास्तव में आयुर्वेदिक कफ ही है। संस्कृत और अंग्रेजी में कफ शब्द के अर्थ में जो थोड़ी भिन्नता शेष रह गई है वह समय और भूमि का अन्तर पड़ने के कारण है।

स्त्रियों की गर्भावस्था को प्रेग्नेंसी (Pregnancy) कहा जाता है जो 'प्रजननमि' ऐमा संस्कृत है। गर्भवती स्त्री को 'प्रेग्नेंट' (Pregnant) कहा जाता है। वह प्रजननं ३ शब्द है। गर्भाशय को Matrix कहा जाता है, जो अंतरिक्ष के समान मात्रिक शब्द है।

माँ के शरीर में जिस नलिका द्वारा उदरस्थ गर्भ का पोषण होता है उसे अंग्रेजी में Umbilical Chord (अंबिलिकल कॉर्ड) कहा जाता है। अंदा यानी माता। उसके शरीर में जो आलिक यानि 'आलस्य' या आसय होता है उसी का निंदेश Umbilical शब्द में मिलता है।

हृदय को अंग्रेजी भाषा में heart कहते हैं जो संस्कृत का हृत् शब्द है। हृदय के रोगों के विशेषज्ञ को Cardiac Specialist (कार्डियाक स्पेशलिस्ट) कहते हैं। वस्तुतः 'C' अक्षर से आरम्भ होने वाले उस मूल शब्द का उच्चार कार्डियाक के बजाए 'मार्डिअंक' है। अब यह बात ध्यान में रहे कि 'सा' का उच्चार 'हा' भी होता है। जैसे 'सिधु' का 'हिंदु'। अतः मार्डिअंक शब्द कार्डिअंक न होकर वस्तुतः हार्डिअंक ही है। इससे पता लगता है कि संस्कृत हृदय शब्द से ही अंग्रेज शब्द कार्डिअंक उर्फ़ हार्डिअंक बना है। अतः कार्डिअॉनॉजी, कार्डियोर्गें म आदि तत्सम्बन्धी सारे शब्द संस्कृत हृदय शब्द में ही निकले हैं।

मस्तिष्क के अन्दर के भेजे को डॉक्टरी शास्त्र में सेरिब्रम् (Cerebrum) कहा जाता है जो 'शिरब्रह्म' का टेढ़ा-मेढ़ा उच्चार है।

भेजे में जब शोथ उर्फ़ सूजन हो जाती है तो उसे यूरोपीय परिभाषा में Meningitis कहते हैं जो 'मनन्-ज-शोथस्' यानि मन उर्फ़ भेजे में निर्माण हुआ शोथ ऐसा संस्कृत है।

इसमें पता चलता है कि आयुर्वेद के शोथस् शब्द का विकृत उच्चार यूरोपीय वैद्यक शास्त्र में itis (आयटिस्) हुआ है—जैसे अपेंडिसायटिस् (appendicitis)।

जब उर्फ़ वृक्षार को अंग्रेजी भाषा में (fever) 'फीवर' कहा जाता

)। उम शब्द में 'f' अक्षर के बजाए 'j' अक्षर लिखने पर जो jever शब्द बनेगा वह 'जूर' ही नो है। इसमें ज्ञात होता है कि यूरोप में 'j' का उच्चार 'f' होने लगा अतः जबर उफ 'जवर' का उच्चार 'फवर' होने लगा।

ललाट या कपाल को डॉक्टरी शास्त्र में कपाल ही कहा जाता है। ऐसे उब नानी भर जाता है तो उम रोग का Hydro Cephalus (हायड्रो-यैफलस) नाम है जो मूलतः 'आर्द्र कपालस्' ऐसा संस्कृत है।

Encephalitis(अैनेफलिटिस)नामक जो रोग है वह भी 'कपालितस्' यानि ललाट या मस्तिष्क सम्बन्धी ही है।

नाम या नामिका ने ही अंग्रेजी का nose शब्द है। शैम से नाक बहना है या द्वास लेने में वाधा आती है तो उम रोग को 'नायनोमिस्' कहा जाता है, जो 'शीन-नाम' का अवभंग है। Microbe शब्द से अन्तिम 'be' अक्षर निकालकर Micro शब्द रह जाता है जो 'कृमि' शब्द का उल्टा रूप है।

अनंदिओं को entrails (ऐट्रेल्स) कहा जाता है, जो अंत्रल ऐसा मंसून शब्द है।

शरीर के किमी भाग के ऊपर बेलवूटों के आकार के फोड़े उठते हैं जिस डॉक्टरी शास्त्र में herpis (हर्पिस) कहते हैं। वह सर्पस् ऐसा संस्कृत है। 's' का उच्चार 'ह' होने से मर्पस् रोग का यूरोपीय नाम हर्पिन पड़ा। भारतीय परिभाषा में इस रोग का 'नागन' नाम प्रचलित है। नागन सर्पों का ही तो प्रकार होता है।

डॉक्टरी में जिसे 'ग्लैण्ड' कहते हैं वह मंसून का ग्रंथी शब्द है।

दूँद या बूँद टपकना—इसके अंग्रेजी भाषा में drop, drip, drops, dropsy आदि जो शब्द हैं वह मंसून के टृप्स् शब्द से बने हैं। स्नायु को muscle (मसल) कहा जाता है, वह 'मांसल' ऐसा संस्कृत शब्द है।

त्रस्त्व जब रोगी, दूषित या मलिन होती है तो उसे डॉक्टर लोग asteomalgia कहते हैं—जो 'अस्थिमलाशय' का विकृत उच्चार है।

किसी व्यक्ति पर यन्त्र-क्रिया करने के पूर्व उसे वेदना न हो अतः उल्लोरोफार्म मूर्छाकर मूर्छिन किया जाता है। उस प्रक्रिया को 'अनास्थेशिया'

कहा जाता है जो 'अनास्थशायी' ऐसा संस्कृत शब्द है। 'अन-आस्था' यानि दुरवस्था में, अचेतन अवस्था में लेटा हुआ' ऐसा उसका अर्थ होता है।

अंतडिओं को कफ द्वारा उत्पन्न हुए आम् नाम के रोगजन्तु चिपट जाते हैं तो अैव या अमांश का रोग बनता है। उसी को डॉक्टर लोग अमेबिओैसिस् कहते हैं।

उपजाऊ अवस्था को fertility (फर्टिलिटी) कहा जाता है। वह 'फलति-इति' संस्कृत शब्द है। उसमें केवल 'l' अक्षर का उच्चार 'र' हुआ है।

जमंनी में लगभग ४०० वर्ष पूर्व हायनेमन् (उफं हनुमान) शास्त्री नाम के डॉक्टर थे। उन्होने homoeopathy नाम का एक अलग रोग चिकित्सा शास्त्र तैयार किया। वास्तव में वह संस्कृत नाम है—'सम-इव-पथि'। उसी का उच्चार हम-इव-पथि किया गया है। रोग जैसे ही उपचार का मार्ग उसमें होने के कारण उसे 'सम-इव-पथि' कहा गया। स्वस्थ व्यक्ति को जो औषधि देकर कोई रोग उत्पन्न होता है वही उस प्रकार की पीड़ा निर्माण करने वाली दवा होती है। यह होमियोपैथी का सिद्धान्त है।

होमियोपैथी का नामकरण ही जाने पर डॉक्टरी बालों को निजी शास्त्र को एक विशिष्ट नाम देने की आवश्यकता पड़ी। उनका चिकित्सा मार्ग भिन्न था। रोग जन्तु को मारने पर डॉक्टरी शास्त्र में जोर दिया मार्ग भिन्न था। रोग जन्तु को मारने पर डॉक्टरी शास्त्र में जोर दिया जाता है। अतः उन्होने तब से निजी चिकित्सा पद्धति को allopathy (अलोपैथी) कहा जो वास्तव में अलगपैथी शब्द है। उसमें से 'g' अक्षर गायब होकर अलोपैथी नाम से डॉक्टरी चिकित्सा शास्त्र है।

यहाँ हम चन्द उदाहरण ही दे पाए हैं जो एक नये पथ के प्रदर्शक माने जाने चाहिए। विचार करने पर विद्वान् पाठकगण डॉक्टरी परिभाषा और परम्परा के आयुर्वेदीय स्रोत स्वयं ढूँढ़ सकेंगे। उसमें शरीर के अवयव, रोगों के नाम, उपचार-पद्धति, रोगों के लक्षण, औषधियों के नाम आदि सर्व-प्रकार की समानता दीखेगी। क्योंकि हृतयुग से यानि विश्व के आरम्भ से महाभारतीय युद्ध तक आयुर्वेद एकमेव वैद्यक शास्त्र सारी मानव-जाति में प्रसृत था। महाभारतीय युद्ध के पश्चात गुरुकुल शिक्षा भंग हुई और जनसमूह तितर-वितर हो गए। अतः आयुर्वेद की शिक्षा और संशोधन प्रणाली को भी झूति पहुँची।

वैदिक साम्राज्य टूटने पर जैसे उसके सुर(Syria), असूर(Assyria) आदि प्रादेशिक खंडराज्य निर्माण हुए; सनातन धर्म की चातुर्वर्ण समाज पद्धति टूटने पर उसके यहूदी, शैव, जैन, बौद्ध, वैष्णव, ईसाई, इस्लाम आदि पंथ निर्माण होते गए। संस्कृत भाषा वाले गुरुकुल बन्द होते पर उसकी माकृत या विकृत प्रादेशिक भाषाएँ जैसी बनीं उसी प्रकार आयुर्वेद की गुरुकुल शिक्षा भंग हो जाने पर आयुर्वेदीय चिकित्सा-शास्त्र के भी टूकड़े होकर आदिवासी बोधिय, यूनानी, होमिओपैथी, ऑलोपैथी आदि शाखाएँ निर्माण हुईं। इससे जाना जा सकता है कि विश्व में मानवीय सभ्यता के हर एक पहलू का मूल वेद, वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही रहा है।

विलियम ड्यूरंड नाम के अमरीकी विद्वान् ने मानवीय सभ्यता की कथा (The Story of Civilization) नाम का दस खंडों का ग्रंथ लिखा है। उसके खंड (ख) के पृष्ठ ५२६-५३० पर लिखा है कि आधुनिक anatomy, physiology और chemistry के कुछ पहलू हिन्दू वैद्यक शास्त्र से ही दिए गये हैं। Lymphatics, nerve plexus, fascia, adipose and vascular tissues, mucous and Synovial membranes और अन्य कई मानवीय शरीर के भाग जो शब-विच्छेदन से भी शायद (प्रत्येक विद्यार्थी को) समझ नहीं आते उन सबका उत्तम विवरण आयुर्वेद में है। कृस्तपूर्व भारत के वैद्यों को पाचनक्रिया, विविध पाचक रसों की गतिविधि, अन्न का रुधिर आदि में क्रमशः बदल जाना—आदि का सम्पूर्ण ज्ञान था। Weismann के २४०० वर्ष पूर्व अत्रेय ने लिखा है कि पुरुष बीज में सूक्ष्म रूप में उस व्यक्ति की पूरी छवि अन्तर्भूत होती है...अतः विवाह पूर्व वर के पौरुषत्व की जाँच आवश्यक समझी जाती थी। इसी कारण मनुस्मृति में सूचित किया गया है कि क्षय, मानसिक विकृति, महारोग, बक्षकोष्ठ, बबासीर आदि से जर्जर व्यक्तियों के विवाह नहीं कराने चाहिए।

बतंमान युग में प्राकृतिक आधार का संततिनियमन सुझाया जाता है। वह विधि कृस्त पूर्व सन् ५०० में हिन्दू लोग भी जानते थे—कि स्त्री के मासिक धर्म के पश्चात् १२ दिनों तक गर्भधारण नहीं होता; कि गर्भ का

कन्या या पुत्र बनना कुछ समय पश्चात् निश्चित होता है और आहार या ओषधि से गर्भ को स्त्री या पुरुष बनाने की विधि भी प्राचीन हिन्दू लोग जानते थे।

बाराणसी के गुरुकुल में सुश्रुत आयुर्वेद पढ़ाया करते थे। अपने गुरु धन्वन्तरी की रोगनिदान व रोगोपचार की पद्धति सुश्रुत ने संस्कृत में लिखी है। उस ग्रंथ में शल्यचिकित्सा, स्त्रियों के रोग, आहार, स्नान, ओषधि, बालकों का आहार, स्वच्छता और आयुर्वेदीय शिक्षा का विपुल विवरण है।

चरक में लिखी संहिता के अनुसार बतंमान युग में भी रोग चिकित्सा की जाती है। वैद्य लोगों को उन्होंने एक आदर्श कथन किया है कि आयुर्वेदीय चिकित्सा का उद्देश्य कोई ऐहिक स्वार्थ या लाभ नहीं होना चाहिए। चिकित्सा का उद्देश्य केवल दुःखी-रोगी व्यक्तियों की पीड़ा नष्ट करना ही होना चाहिए। इसी में श्रेष्ठत्व पाना चाहिए।

उनके पश्चात् वारभट्ट और भावमिश्र के नाम स्थात हैं। वारभट्ट ने गद्य और पद्य में ओषधि कोश लिखा है।

भावमिश्र के लिखे विस्तृत ग्रंथ में शरीर-रचना, शरीर-क्रिया और ओषध योजना की चर्चा है। उसमें रुधिराभिसरण की क्रिया-वर्णन भी है। लंगिक रोग सिफलिस पर पारे का उपाय बतलाया है। वह सिफलिस रोग पार्चुगीज आक्रामकों द्वारा भारत के यूरोपीय देन है।

“सुश्रुत ने अनेक शल्य क्रियाओं की विधि लिखी है, जैसे मोतियाविद, हनिया, पथरी, पेट चीरकर गर्भ निकालना इत्यादि। उसी ग्रंथ में शल्य-क्रिया के १२१ औजारों का वर्णन है। उनके आधुनिक यूरोपीय नाम हैं Lancers, sounds, forceps, catheters and rectal and vaginal speculums.

शल्य-क्रिया की शिक्षा देने के लिए शब्दों के चीर-फाड़ से शरीर-रचना और रोगों के परिणाम सिखाना आवश्यक है, ऐसा सुश्रुत का आदेश है। कटे-टूटे कान की मरम्मत करने के लिए उसी व्यक्ति के फारीर के किसी अन्य भाग की त्वचा निकालकर उसे कान पर लगाने की विधि सुश्रुत ने

प्रचलित शुरू की। उसी के अनुयायियों के मार्गदर्शन से कटी नाक को जोड़ देने का rhinoplasty नाम की क्रियाविधि पाश्चात्य वैद्यक शास्त्र में उत्तर आई है।

Garrison नाम के एक पाश्चात्य विद्वान् के अनुसार प्राचीन हिन्दू वैद्य लोग भग्न नाड़ी को जोड़ने की शल्यक्रिया छोड़कर बाकी सर्व प्रकार वैद्य की शल्यक्रियाएं कुशलतापूर्वक कर लेते थे। हाथ या पैर कटवाना, उदर की चौर-फाड़, टूटी हुड़ी जोड़ना, hemorrhoids और fistulas काट देना इत्यादि करना वे जानते थे।

शल्यक्रिया की गतिविधि, तेयारी आदि के बारे में सुश्रुत ने अनेक नियम बताए हैं। धाव दूषित न हो इसलिए चोट को धूप आदि उष्ण सुखित द्रव्यों से शुद्ध रखने की आवश्यकता सुश्रुत ने ही सर्वप्रथम बतलायी।

विविध आसवों के प्रयोग से बेदना निश्चय कराने के प्रकार चरक और सुश्रुत के ग्रंथों में ही प्रथम बार उल्लेखित हैं। सन् ६२७ में दो वैद्यों ने एक हिन्दू राजा के मस्तिष्क की शल्यक्रिया करते समय उसे बेदना न हो इसलिए सम्मोहिनी ओषध का प्रयोग किया था। आधुनिक पाश्चात्य डॉक्टरी शास्त्र में इसी को क्लोरोफॉर्म या अनेस्थेशिया (anaesthesia) कहा है।

सुश्रुत ने ११२० रोगों के नाम दिए हैं जिनकी पहचान नाड़ी-परीक्षा हृदय की घक्-घक् और अन्य लक्षणों से करने का मार्ग बतलाया है। सन् १३०० के एक ग्रंथ में नाड़ी-परीक्षा का वर्णन दिया है। मूत्र का निरीक्षण, परीक्षण, विश्लेषण आदि से रोग का पता लगाने की विधि बतलाई है।

चीनी यात्री युआन्-च्वांग के समय वैद्यकीय चिकित्सा प्रारम्भ करने से पूर्व भारतीय वैद्य लोग रोगी को एक सप्ताह उपवास कराते थे। उसी से कड़ों के रोग समाप्त हो जाते थे। यदि व्याघ्रि फिर भी रही तो अन्य ओषध दिए जाते थे। ओषध दिए जाने पर भी अत्यल्प प्रमाण में प्रयोग किए जाते थे। अधिकतर महृत्व आहार, स्नान, बस्ती, सूंघने की दवाएं, इंजेक्शन और दूषित रक्त का शोषण करना आदि उपायों को दिया जाता था।

विषवाधा को दूर करने में वैद्य लोग बड़े प्रबोध थे। बतंमान ममन में भी पाश्चात्य डॉक्टरों से सर्पदंश पर वैद्यों की चिकित्सा अधिक प्रभावी साधित होती है।

'माता' उफं चेचक को रोकने वाला Vaccination का उपाय जो अठारहवीं शताब्दी तक पूरोप में ज्ञात नहीं था, वह भारत में सन् ५५० में भी प्रचलित था। धन्वन्तरी आयुर्वेद के एक बड़े प्राचीन आचार्य हैं। इनके ग्रन्थ में लिखा है कि एक शल्प से गौ के स्तन से जरा-सा द्रव निकाले और वह मानव की बाहों पर कन्धे से थोड़ा नीचे उसी शल्प से त्वचा के अन्दर जरा-सा प्रविष्ट करें जिससे थोड़ा रक्त वाहर दिखाई दे। गौ के स्तन का वह द्रव मानव-रधिर में धुल-मिल जाने पर चेचक जैसा थोड़ा ज्वर आता है और माता की बीमारी नहीं होती।

आधुनिक पाश्चात्य विद्वानों का मत है कि वर्णव्यवस्था इसलिए बनाई गई थी कि उससे रोगों का उद्भव और प्रचार न हो। मुश्रुत और मनु के कहे स्वच्छता सम्बन्धी विविध नियम जन्तुसंकर द्वारा रोगों के प्रसार पर नियंत्रण रहे—इस उद्देश्य से किए गए दीखते हैं।

"पाश्चात्य विद्या में जिसे hypnotism कहते हैं उसी को वैदिक, हिन्दू प्रथा में (मन्त्र-तंत्र, जादू टोना आदि) मोहिनी विद्या कहा जाता था। हिन्दू, ईजिप्सी, ग्रीक आदि सभी लोगों में ऐसे उपायों के लिए रोगी को मन्दिरों में ले जाया करते थे। Braid, Esdail, Elliotson आदि जिन व्यक्तियों ने इंग्लैण्ड में मोहिनी विद्या का प्रसार किया उन्हें वह ज्ञान और अनुभव भारत से ही मिला।

Garrison ने लिखा है कि अलैक्जेंडर के समकालीन हिन्दू वैद्य बड़े प्रबोध समझे जाते थे। कुछ विद्वानों का कहना है कि स्वयं अॅरिस्टोथल ने हिन्दू वैद्यों से उपचार करवाया था।

खलीफ हस्न-अल-रसीद हिन्दू वैद्यों की रूपाति से बड़ा प्रभावित था और उसने आयुर्वेद की शिक्षा तथा अस्पतालों का संगठन करने के लिए बगदाद नगर में कई वैद्यों को निमंत्रित किया। Lord Amptbill रहते हैं कि आधुनिक और मध्ययुगीन चिकित्सा-पद्धति पाश्चात्य लोगों ने अरबों द्वारा भारत से सीखी।

जटिप्राचीन हिन्दू रोगनिदान-पद्धति के अनुसार शारीरिक व्याधि या धृथाएँ द्रवित जल, वायु, कफ या रक्त के कारण उत्पन्न होती हैं। उनका उपाय ओषधियाँ या मंत्र-तंत्र आदि से होते देखकर पाइचात्य लोग दंग हो जाते थे। ऋग्वेद में एक सहस्र से अधिक ओषधि वृटों के नाम उढ़त हैं और जाते थे। ऋग्वेद में एक सहस्र से अधिक ओषधि वृटों के नाम उढ़त हैं और जाते थे। वैदिक युग में भी केवल जल से रोग ठीक करने के उपाय बतलाए हैं। वैदिक युग में भी ही प्राचार्य धन्वन्तरी ही कहलाते हों, जैसे शंकराचार्य जी के धमंपीठ पर अधिष्ठित होने वाला प्रत्येक व्यक्ति शंकराचार्य ही कहलाता है।

ऊपर उढ़त व्योरा William Durant के The Story of Civilization नाम के दशखंडी ग्रन्थ से लिया गया है। इससे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि प्राचीनकाल में उपयुक्त बनस्पतियों का पता लगाना, उनसे अकं, आसव, नूर्ण, भस्म, अबलेह आदि बनाना, रोगों का निदान करना और उनकी चिकित्सा करना—ऐसी प्रत्येक शाखा में आयुर्वेद शास्त्र कितना पारंगत है।

चरक, मुश्रुत आदि के समय का अनुमान जो ड्यूरेट द्वारा दिया गया है उसे पाठक अधिकृत या निर्णायिक न समझें। वैदिक संस्कृति की प्राचीनता कम दिखाने की उनकी प्रथा रही है। पाइचात्य कृस्ती सभ्यता केवल १६०० वर्ष प्राचीन होने के कारण कृतयुग से चली आ रही लाखों-करोड़ों वर्ष की वैदिक प्राचीनता की कल्पना भी नहीं कर सकती।

उन्नीसवीं शताब्दी में जब वर्म विमान आदि शस्त्रास्त्रों का शोध नहीं लगा वा और पाइचात्य भौतिक शास्त्र तथा विद्याएँ विशेष प्रगत नहीं थी तब Sir william Gones, Maxmuller आदि विद्वानों की धारणा थी कि विश्व का निर्माण कृस्त पूर्व वर्ष ४००४ ई० में हुआ। अतः तत्पाइचात् रामायण, महाभारत, बुद्ध, शंकराचार्य इत्यादि हुए। इस प्रकार करोड़ों वर्षों का इतिहास उन्होंने लगभग ६००० वर्षों में ठोककर ऐतिहासिक कालक्रम का सत्यानाश कर रखा है। अतः प्राचीन वैदिक संस्कृति तथा व्यक्तियों के उनके अनुमान प्रमाणित नहीं माने जाने चाहिए।

जिन धन्वन्तरी की वे बात करते हैं वे सृष्टि निर्माण समय, देवतुल्य प्रथम जानव पीढ़ी में आयुर्वेद के मूल प्रणेता धन्वन्तरी हो सकते हैं या बाद

की पीढ़ियों में जन्मे कोई श्रेष्ठ आयुर्वेदाचार्य भी हो सकते हैं। यह भी हो सकता है कि मूल धन्वन्तरी से आरम्भ किए आयुर्वेद शिक्षा संस्थान के मारे ही प्राचार्य धन्वन्तरी ही कहलाते हों, जैसे शंकराचार्य जी के धमंपीठ पर अधिष्ठित होने वाला प्रत्येक व्यक्ति शंकराचार्य ही कहलाता है।

आयुर्वेद के सन्दर्भ में ग्रीष्म, ईजिप्ट, बगदाद, चीन आदि प्रदेशों का बर्णन आया है वह ठीक ही है। किन्तु उसका सही अर्थ यह है कि उन प्रदेशों के नोग बौद्ध, कृस्ती या मुमलमान बनने से पूर्व सारे सनातन वैदिक धर्मों होने के कारण अन्य संस्कृत विद्याओं के साथ-साथ आयुर्वेद भी पढ़ते थे। धर्म परिवर्तन के सैकड़ों वर्ष पश्चात् भी वे सर्वप्रकार की वैदिक शिक्षा ही पाते रहे।

ऋग्वेद में एक सहस्र से अधिक ओषधि बनस्पतियों का उल्लेख आया है, ऐसा वचन ऊपर उढ़त किया है, वह तकंसंगत भी है। क्योंकि हम इस ग्रन्थ के प्रथम भाग में यह स्पष्ट कर चुके हैं कि इस विश्व की तथा मानवी जीवन की प्रत्येक शाखा का उच्चतम ज्ञान वेदों में प्रस्तुत है; अतः उनमें कुछ मूल, महत्वपूर्ण ओषधि बनस्पतियों की सूची होना अनिवार्य था। हो सकता है कि इन वेदधोषित बनस्पतियों से ही जटिल से जटिल रोगों के ऊपर लागू होने वाले रामबाण रसायन बनते हों। अतः उन वेदोक्त बनस्पतियों पर समाधिस्थ अवस्था में एकाग्रचित्त से विचार करके उनसे कुछ और रामबाण रसायन बनाए जाने असम्भव नहीं।

पाइचात्य धारणा नुसार जंगली अवस्था में हजारों वर्ष रहते-रहते मानवों ने अपनी उन्नति स्वयं कर ली। यदि यह धारणा सही होती को विद्यालयों में उच्चतम शिक्षा प्राप्त शिक्षक नियुक्त करने की आवश्यकता नहीं होती। अतः देवकोटि के प्रथम पीढ़ी से ही प्रत्येक शाखा का उच्चतम ज्ञान मानवों को उपलब्ध कराया गया था यह वैदिक परम्परा की धारणा ही सही है। इसका और एक प्रमाण यह है कि वैदिक विद्याएँ कभी प्राथमिक जंगली अवस्था में दिखाई देती ही नहीं। जितना पीछे जाओ उतना एक से एक बढ़कर विद्वान्, श्रेष्ठ, चरित्रवान् व्यक्ति का ही नाम प्रत्येक शाखा में दिखाई पड़ता है। ऐसा करते-करते वैदिक विद्वत्ता श्रेणी, बह्या, नारद, गणेश आदि तक पहुँचती है। उनसे हर क्षेत्र में गुरु परम्परा से ज्ञान खोत

अखण्ड बहता रहा है।

महाभारतीय युद्ध के महासंहार के पश्चात् अफ्रीका, यूरोप, ऑस्ट्रेलिया, पश्चिम एशिया आदि प्रदेशों में गुरुकुल शिक्षण क्रम टूट-फूटकर बन्द हो गया। तथापि टूटा-फूटा आयुर्वेद जैसा-तैसा उन दूर के प्रदेशों में चलता रहा। ऐसी ही एक टूटी-फूटी आयुर्वेदीय शाखा यूनानी कहलाने लगी।

पथ्यकर ओषधि करने वाले और बेचने वाले को पथ्यकरी उफ़ पंसारी कहा जाता था। वही शब्द अ-पथ्यकरी (Apothecary) के उच्चार से अभी भी अँग्ल भाषा में रुढ़ है। जैसे स्नान को कुछ लोग अस्नान भी कहा करते हैं।

वह पथ्यकरी उफ़ अपथ्यकरी शब्द भले ही अतिसूक्ष्म प्रमाण हो किन्तु अति महत्त्वपूर्ण और ठोस प्रमाण है कि यूरोप में भी आयुर्वेद प्रचलित था। विद्वानों को ऐसे महत्त्वपूर्ण प्रमाणों से बड़े-बड़े उपयुक्त निष्कर्ष निकालना सीखना चाहिए। आज तक इससे बिल्कुल विपरीत होता रहा है। ऐसे कितने ही प्रमाण छोटे और नगण्य मानकर फैके जाते रहे। 'एकः चन्द्रः तमो हेती न च तारागण शतैरपि' उक्ति के अनुसार ऐसा एक-एक प्रमाण बड़ा महत्त्वपूर्ण होता है। इसका अर्थ यह न समझें कि हम एकमात्र छोटे प्रमाण से संतुष्ट हैं। हम और भी अनेक प्रमाण अवश्य देंगे। किन्तु धास का तिनका जिस तरफ झुकता हो उसके अनुसार हवा किस दिशा में बहती है इसका पता तो लगता ही है।

## यूरोप के वैद्य

डोरोथी चैप्लीन (Dorothy Chaplin) के लिखे एक ग्रन्थ में उल्लेख है कि इंग्लैण्ड में जिन घरानों के नाम Macbeth, Beaton या Betunes आदि थे, वे सारे वैद्य थे। वैद्य नाम के ही वे यूरोपीय अपभ्रंश हैं। उसका अर्थ या 'आयु का पुत्र' (Scotsman, Origin of Surnames, जून १६, १०३४)। एक प्राचीन गैलिक जाति के यूरोपीय व्यक्ति का नाम Bheathadh जिखा जाता था। किन्तु उस लिखित नाम में अन्तिम dh (यानि ध) का उच्चार किया नहीं जाता था। इससे स्पष्ट है कि Bheatha यह वैद्य शब्द ही था। शिवजी को वैद्यों की देवता के रूप में

ही बैद्यनाथ कहा जाता है।

जिस ग्रन्थ के पृष्ठ १६६-६० में ऊपर उद्दृत उल्लेख डोरोथी चैप्लीन नाम की महिला ने किया है उस ग्रन्थ का नाम है Myth, Matter and Spirit or Keltic and Hindu Links। वैद्य शब्द का विश्लेषण 'आयु का पुत्र, नहीं होता। वैदिक संस्कृत से हजारों वर्ष तक सम्पर्क टूट जाने से अर्थ में बहुत फर्क आ जाना अस्वाभाविक नहीं तथापि आयु-पुत्र के बजाय यूरोप में तथा अन्य प्रदेशों में उस शब्द का अर्थ आयुर्वेदाचार्य ही था, यह डोरोथी चैप्लीन के कथन से स्पष्ट हो जाता है। भारत में भी जब वैद्य शब्द के 'वेद', 'वेद' 'बैद्यजी' आदि अपभ्रंश प्रचलित हैं तो सुदूर यूरोप में उसके 'वैद्य, वेतून, वेथा' आदि अपभ्रंश होना स्वाभाविक था।

## सिन्ध वैद्य

इस्लामी देशों में तथा अँग्ल साहित्य में सागरप्रवासी सिन्ध वैद (Sindbad The Sailor) की कथा प्रचलित है। वह इस कारण कि दूर प्रदेशों में जब आयुर्वेद की पढ़ाई धीरे-धीरे क्षीण और नष्ट होती गई तब सिन्ध वैद्य प्रदेश निवासी भारतीय वैद्य शास्त्री निमन्त्रण आने पर ईरान, इराक, अरबस्थान, सीरिया, असीरिया आदि देशों में जाकर रोगपीड़ितों की चिकित्सा करते थे। क्योंकि भारत को छोड़कर अन्य देशों में सब प्रकार की पढ़ाई ही बन्द हो गई थी। ऐसे ही एक या अनेक सागरप्रवासी वैदों के अनुभवों की कथा कहते-कहते Sindbad The Sailor शीर्षक की बद्भुत अनुभवों वाली एक काल्पनिक कथा ही बन गई। किन्तु उसका मूल या एक (या अनेक) प्रख्यात वैद्य का रोगियों के उपचारार्थ अन्तर्राष्ट्रीय सागर प्रवास।

## रूस में आयुर्वेदता

रूस का मायवेरिया भाग बड़ा विस्तीर्ण और अति शीत होने के कारण वहाँ मानव बस्ती विरल है। कृस्ति धर्म का वहाँ गहरा प्रभाव न होने के कारण वहाँ अभी तक प्राचीन वैदिक संस्कृत के अवशेष दिखलाई देते हैं। भारत से डॉक्टर लोकेशचन्द्र कुछ साधियों को लेकर वहाँ दो-तीन

बार हो आए। उन्होंने वहाँ देखा कि वहाँ के अद्वालु लोग अभी तक गंगा जल की पवित्रता को मानते हैं। हिंगाप्टक, त्रिफला आदि आयुर्वेदिक ओषधि बनाते हैं। किसी सम्बन्धी को चिन्ताजनक रोग होने पर आयुर्देवता की मृति की पूजा करते हैं। उस आयुर्देवता की एशिया देशवाली प्रचलित मूर्ति International Academy of Indian Culture, J-२२, हौज खास, नई दिल्ली में प्रदर्शित है।

आयुर्वेद का प्राचीन विश्वप्रमाण, प्राचीन वैदिक विश्व साम्राज्य का एक नशक्ति प्रमाण है। जिमकी लाठी उमकी भैंस कहावत के अनुगार जिसका साम्राज्य होता है उसकी यदि निजी चिकित्सा-पद्धति हो तो वह निजी चिकित्सा-पद्धति चलाता है। जैसे भारत में अंग्रेजों का राज्य कायम हो जाने पर उन्होंने आयुर्वेद के स्थान पर पाइचात्य हॉकटरी चिकित्सा को ही सरकारी मान्यता, प्रोत्साहन और सहाय्य देते रहने की नीति अपनाई। उनी प्रकार हस्तामी शासनकाल में यूनानी को प्रोत्साहन मिला यद्यपि यूनानी तो आयुर्वेद से विछुड़ी अरवी चिकित्साधारा ही थी।

यूनानी जैसे आयुर्वेद की भित्ति-सी आज्ञा बन गई थी उसी प्रकार भिल आदि जो बनदासी लोग थे उनमें भी एक आयुर्वेदिक बाज़ा प्रचलित थी। वाणों को किसी बनस्पति का विष लगाकर उनसे गिकार में पशु मारना, सर्पदंड होने पर किसी ओषधि से विषबाधा को ठीक करना ऐसे कई अद्भुत उपाय जंगल में रहने वालों को ज्ञात होते हैं।

पुणे के एक आयुर्वेद महाविद्यालय के भूतपूर्व आचार्य गुरुभे बतला रहे थे कि अस्थिक्षय (Bone T.B.) का उनकी ज्ञानकारी में कोई उपाय नहीं था। अतः अपने विद्यालय के रूपानालय में वे अस्थिक्षय रोगी का उपचार ठीक से नहीं कर पाते थे। किन्तु उन्हें एक गैंवार-सा व्यक्ति मिला जो बोला कि अस्थिक्षय की उसके पास एक रामवाण ओषधि है और उसे पीड़ित किसी भी व्यक्ति को वह निःशुल्क उपचार करने के लिए तैयार था। अतः उस विद्यालय के रूपानालय में जब भी कोई अस्थिक्षय का रोगी दाखिल होता, वे उस गैंवार व्यक्ति को सन्देशा भेज देते। उस पर वह व्यक्ति किसी विशिष्ट तिथि की रात को जंगल में जाकर एक मूँही ले आता। उसे वह पत्थर पर पानी में घिस कर रोगी की हड्डी पर उसका लेप

लगा दिया करता। उससे बिना कष्ट के और बिना किसी द्रव्य क्षम्भ के रोगी स्वस्थ हो जाता। तथापि मिन्नतें करने पर भी वह उस मूँही का नाम गुप्त रखता था। अतः अगली बार जब एक रोगी पर इलाज करने का उसे सन्देशा भेजा गया तो आयुर्वेद महाविद्यालय का एक प्रतिनिधि दूर से उस गंवार का पीछा करता रहा। उसे देखना था कि कौन से स्थान से वह व्यक्ति कौन-सी मूँही लाता है। किन्तु उस गैंवार व्यक्ति के यह बात ध्यान में आ गई कि कोई उसका पीछा कर रहा है। उस दिन से वह व्यक्ति गायब ही हो गया। वह कभी लौटा ही नहीं और अस्थिक्षय की वह सीधी-सादी निःशुल्क बूटी या मूँही सर्वदा के लिए अज्ञात ही रह गई।

दूसरा एक उदाहरण गंडमाला रोग का है। इसे पाश्चात्य लोग Glanular T.B. कहते हैं। इसमें चेहरे पर बड़ी-बड़ी गाँठें निकल आती हैं। उनमें दुर्गंधयुक्त पीप और रोगी रक्त भरा रहता है। ऐसी एक स्त्री रोगी का किसी देहान्त के दर्जी ने उपचार किया और वह पूर्णतया रोगमुक्त हो गई जबकि अनेक डॉक्टर और वैद्यों ने हाथ टेक दिए थे और कहा कि उस भयानक रोग का उनके पास कोई निदान नहीं था।

उस स्त्री रोगी को खुले स्थान पर किसी पेड़ नी छाँव में एक टाट बिछाकर वह दर्जी चिठा देता। फिर वह रोगी का मुह किसी मुरब्बे जैमी गाढ़ी ओषधि से लेप देता। कुछ समय पश्चात् वह लेप सूख जाने से चेहरे पर की बै गाँठें सुकड़ जाती और उनमें से गन्दा रक्त, पीप आदि झरते झरते भूमि पर गिर पड़ता। इस प्रकार लगातार कुछ दिन वह लेप लगाने में मारी गाठें सुकड़कर शुद्ध होकर नष्ट हो गईं। उस दर्जी ने एक पैना भी नहीं लिया, ओषधि का नाम भी नहीं बतलाया और न ही कभी उसने उस आश्चर्यकारी उपाय का ढिढ़ोरा ही पीटा। किसी रोगी को योगायोग से उस दर्जी के आश्चर्यकारी इलाज का पता लग जाए तो लग जाए, नहीं तो नहीं।

तीसरा उदाहरण है रतलाम के पास भाबुआ रियासत के भिल लोगों का। वे कलेक्टर साहब को मिलने दूर जंगल से आए थे। आने पर पता चला कि कलेक्टर साहब की जांघ में एक बहुत बड़ा फोड़ा हो जाने से टांग सूज गई थी। अतः शरीर में तीव्र बेदना थी। स्थानिक कोई उपचार

सधता ही नहीं था। दिन-प्रतिदिन परिस्थिति गम्भीर होती जा रही थी जिस कारण वे बम्बई किसी बड़े डॉक्टर से परामर्श करने जाने वाले थे। तथापि उस रात्रि को रतलाम में ही रहने वाले थे। यह ब्योरा सुनकर भीलों ने कहा “वैसे तो रात-भर कलेक्टर साहब रतलाम में ही रहने वाले हैं तो उस रात को वे वहीं का स्थानिक उपचार करके देख लें। हो सकता है कोई आराम आए। आराम यदि नहीं आया तो कल बम्बई जाना तो ही”। उनका सुझाव मंजूर हो गया। कलेक्टर साहब को इतनी तीव्र शरीर पीड़ा हो रही थी कि ‘हूबते को तिनके का आसरा’ कहावत के अनुसार उन्हें किसी प्रकार भी आराम चाहिए था। तब वे भील जंगल में गए और एक कोई मुट्ठीभर हरी बनस्पति लाये। उसे पीसकर उस बनस्पति का चटनी जैसा बड़ा, हरा, रसीला गोला फोड़े के ऊपर धरकर उन्होंने बाँध दिया और चल दिए। वह लगाते ही वेदना धीरे-धीरे कम होती गई। कलेक्टर साहब को अच्छी-खासी नींद आ गई। और क्या आश्चर्य, प्रातः देखा तो वह बड़ा फोड़ा अब लगभग पूरा बैठ ही गया था। ओषधि तो कोड़ी की भी नहीं किन्तु उससे जो उन्होंने छुटकारा पाया वह अनमोल। यदि वे डॉक्टरी के चक्र में फँस जाते तो पता नहीं उनकी शारीरिक, आर्थिक, सामाजिक आदि कंसी-कंसी दुर्दशा होती और कलेक्टर की बीमारी से सरकारी और सार्वजनिक काम में रुकावट आती वह अलग।

इस प्रकार भारत के आदर्श नागरिक को अतीत के हमारे गौरवशाली इतिहास का अंग-प्रसंग जात होना चाहिए ताकि वह सरकारी अधिकारी, सामाजिक कार्यकर्ता या नेता बनने पर सारे देश में ढोलपिटवाकर ऐसे-ऐसे उत्तमोत्तम उपाय की पते सहित जानकारी देनेवाला एक संकलित कोष प्रकाशित करा सके या विशिष्ट, भयानक, पीड़ादायक रोगों की चिकित्सा के लिए विशेषज्ञों के उपचार केन्द्र स्थापन कर सके। इस दृष्टि से इतिहास के बल एक परीक्षा पार करने का विषय न रहकर राष्ट्रोत्थान और मानव सेवा का एक उत्तम माध्यम बनाया जा सकता है, यदि इतिहास-शिक्षकों को विशिष्ट राष्ट्रीय उपयुक्तता की दृष्टि से इतिहास पढ़ाने का प्रशिक्षण दिया गया तो।

## ६

## प्राचीन विश्व का वैदिक स्थापत्य

अनादिकाल से कृस्त धर्म के प्रसार तक सारे विश्व में वैदिक जीवन-प्रणाली ही प्रसृत थी। इस तथ्य के हम जो विविध सर्वांगीण प्रमाण प्रस्तुत कर रहे हैं उसके अन्तर्गत इस अध्याय में हम यह बतलाने जा रहे हैं कि प्राचीनकाल में सर्वत्र वैदिक भवन रचना-पद्धति से ही सारी इमारतें, पुल आदि बनते थे।

वैदिक परम्परा के अनुसार सृष्टि की उत्पत्ति के समय मानवों को वेदों का ज्ञान भण्डार और तदन्तर्गत १६ विद्या और ६४ कलाएँ परमज्ञानी परमपिता परमात्मा द्वारा ही दिलाई गई थीं। विविध विद्याओं के देवतुल्य प्रणेताओं द्वारा वे विद्याएँ और कलाएँ मानव को दी गईं। उनमें संगीत के प्रणेता थे गन्धवं और आयुर्वेद के प्रणेता थे घन्वन्तरी। उसी प्रकार स्थापत्य, यन्त्रकला (जिसको यूरोप की परिभाषा में आजकल Engineering और Technology कहा जाता है) के प्रणेता थे विश्वकर्मा।

महाभारतीय युद्ध के अपार संहार के पश्चात् गुरुकुल शिक्षा के साथ-साथ वैदिक स्थापत्य विद्या की शिक्षा भी टूट-फूट गई। लोगों के समूह विविध प्रदेशों में बिखर गए। उनके साथ वैदिक स्थापत्य कला भी बिखर गई और समय के साथ-साथ भिन्न धारणाएँ बन गईं। जैसे यूरोप के गिरजाघरों का विशिष्ट आकार या रोमन स्थापत्य की शैली, मेक्सिको में पाए जाने वाले प्राचीन प्रासाद, मन्दिर इत्यादि। आयुर्वेद, संस्कृत भाषा, गुरुकुल शिक्षा, राज्य शासन आदि की जैसे भिन्न शास्त्रों फूट निकली उसी प्रकार प्राचीन वैदिक स्थापत्य विद्या की भी अलग-अलग शाखाएँ बन गईं।

वैदिक परम्परा के अनुसार विद्या के दो भाग किये जाते थे—परा और अपरा। आध्यात्मिक विद्या को परा विद्या कहा जाता है। इसमें जागतिक व्यवहार की सारी बातों को अशाश्वत, नश्वर, भासमय, अल्प-कालीन समझा जाता है और देवी, आधिभौतिक ज्ञान को ही सही, शाश्वत अक्षर ज्ञान समझा जाता है।

स्थापत्य जैसी जागतिक, मानवी, जड़-व्यवहारों में काम आने वाली विद्याओं में स्थापत्य विद्या का अन्तर्भूत होता है।

ऋग्वेद, यजुर्वेद, अथर्ववेद और मत्स्यपुराण, अग्निपुराण आदि में स्थापत्य विद्या के अंश मिलते हैं। शिल्प उपवेद में स्थापत्य विद्या का अन्तर्भूत होता है। वैदिक नगर-रचनाशास्त्र के ग्रन्थों को शिल्पशास्त्र कहा जाता है। मानवी व्यवहार के नियम जिनमें दिये गये हैं ऐसे नीतिशास्त्रों में भी भवन-निर्माण, नगर-रचना आदि के नियम, संकेत, तत्व, तथ्य आदि पाये जाते हैं।

ईश्वरीय शक्ति, आध्यात्मिकता आदि में विश्वास न रखने वाले कुछ नास्तिक वाचक कदाचित् ऐसी शंका उठायेंगे कि भवन-निर्माण, नगर-रचना आदि में प्रवीण महामानव ईश्वर ने (या प्रकृति ने) प्रथम पीढ़ी में कैसे निर्माण किये? क्या ऐसा चमत्कार कभी हो सकता है?

ऐसे वाचक अपने आस-पास की सृष्टि का निरीक्षण ध्यान देकर करें तो उन्हें सर्वत्र ऐसे कई चमत्कार दिखाई देंगे। प्रतिक्षण विश्व में सूक्ष्मातिसूक्ष्म जन्तुओं से लेकर बड़े-से-बड़े हाथी तक अनगिनत प्राणियों का जन्म-मरण, फूलों से मधु निकालने का मधुमक्खियों का कौशल्य, व्यायाम किये बिना ही हाथी को प्राप्त होने वाली बपार शक्ति, विविध छोटे-बड़े पक्षियों की, उनकी आवश्यकतानुसार कच्चे-पक्के घोंसले बनाने की जन्मजात क्षमता आदि बातों को देखते हुए मानव ने भी प्रकृति से ही वैसा ज्ञान जन्मजात प्राप्त कर लिया हो, तो उसमें आश्चर्य की क्या बात है।

हमारा दूसरा तकं यह है कि जैसे कोई पिता अपनी सन्तान को पढ़ा-लिखाकर व्यवहारक्रम बनाता है उसी प्रकार ईश्वर ने भी मानव को विश्व का व्यवहार चलाने के लिए उपयुक्त सारा ज्ञान आरम्भ में देना ही क्रम-प्राप्त है।

हमारा दूसरा तकं यह है कि पिता से पुत्र को मिलने वाले अधीरे को इतिहास कहते हैं। उस इतिहास द्वारा भी वैदिक परम्परा मही कहती है कि परमात्मा ने मानव की प्रथम पीढ़ी को प्रत्येक शास्त्र का सर्वोच्च ज्ञान उपलब्ध कराकर इस विश्व का आरम्भ किया।

### वैदिक शिल्प विद्या।

वर्तमान पादचात्य प्रणाली में जिसे Engineering कहते हैं उसे हम शिल्पज्ञान, विश्वकर्मा विद्या, यन्त्रकला या कारखानेदारी कह सकते हैं। उस विद्या का एक प्राचीन संस्कृत ग्रन्थ भृगु शिल्प संहिता कहलाता है। उसके तीन प्रमुख खण्ड और १० विभाग हैं जो उपशास्त्र कहलाते हैं। उन उन्हीं में १० विभागों की ३२ शाखाएँ यीं जिन्हें विद्या कहा जाता था। उन्हीं में ६४ कलाएँ अन्तर्भूत यीं जिन्हें पादचात्य प्रणाली में 'टेक्नालॉजी' कहा जाता है।

वैदिक परम्परा के अनुसार ब्रह्मा जी ने जीवन व्यतीत करने के लिए आवश्यक मानव को जो सारा ज्ञान-भण्डार दिया उसी को वेद कहते हैं। आजकल हमें जो चार वेद प्राप्त हैं वे या तो उस मूल ज्ञान-भण्डार के कलियुग तक के बचे-खुचे हिस्से हैं या मूल विशाल वैदिक सम्पत्ति के संक्षिप्त संक्षरण हैं।

"मानसार शिल्पशास्त्र" नाम के स्थापत्य ग्रन्थ के प्रणेता महर्षि मानसार के अनुसार ब्रह्मा जी ने नगर-निर्माण और भवन-रचना विद्याओं में चार विद्वानों को प्रशिक्षण दिया। उनके नाम हैं—विश्वकर्मा, मय, त्वस्त्र और मनु। इन प्रत्येक को एक-एक पुत्र हुआ, वे हैं स्थपति, सूत्रयाही, वर्धकि और तथक।

किले, महल, स्तम्भ, भवन, प्रासाद, पुल, मन्दिर, द्वार, विद्यालय, गुरुकुल, मठ आदि बनाने की विधि जिनमें कही गई है ऐसे उन कुछ मूल प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों के नाम हैं—मयमत, काश्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों के नाम हैं—मयमत, काश्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों के नाम हैं—मयमत, काश्यप, सारस्वत्यम्, मुक्ति-

## उपेक्षित ग्रन्थ

यह क्लेद की बात है कि उस स्थापत्य विद्या के लगभग सभी ग्रन्थ उपेक्षित, दुर्लक्षित अवस्था में पड़े हुए हैं। विश्व के अन्य देशों में तो क्या, भारत में भी वे ग्रन्थ लगभग निकम्मे ही हुए पड़े हैं। उनमें स्थापत्य विद्या के अनेक मौलिक कौशल छिपे हुए हैं। जैसे एक-दूसरे से दूर स्थित स्तम्भों की जोड़ी में से एक स्तम्भ को गदगद हिलाने से उस जोड़ी का दूसरा स्तम्भ भी होलने लगता है, ऐसे स्तम्भ महाराष्ट्र राज्य के जलगांव जिले के दो देहातों, अहमदाबाद और पंजाब में हैं। दूसरा चमत्कार है कुछ मन्दिरों में लगे पत्थर के स्तम्भों का। वे स्तम्भ छत से तो भिड़े हुए हैं, किन्तु भूमि से थोड़े उठे हुए हैं। उस छेटी में से दरी या कपड़ा घुमाया जा सकता है। स्तम्भों में से बांधों जैसे सप्तसुरों की आवाज निकाली जा सकती है। जिन स्तम्भों के अन्दर गोल जीना, छज्जे, कक्ष आदि होते हैं उन्हें एक स्तम्भ भवन कहा जाता है। ताजमहल, फतेहपुर सीकरी आदि सैकड़ों स्थानों में ऐसे कई एक स्तम्भ भवन हैं। बीजापुर के गोल गवाक्ष जैसी इमारत में सूक्ष्मतम आवाज ११ बार निनादित हो उठने की व्यवस्था है। ऐसी वैदिक स्थापत्य की कितनी ही विशेषताएँ बखानी जा सकती हैं। कृत, त्रेता और द्वापर युग तक वही वैदिक स्थापत्यशास्त्र सारे विश्व में प्रचलित था। कृस्ति गिरजाघर या इस्लामी समझी जाने वाली ऐतिहासिक विशाल कब्रें और मसजिदें सारे प्राचीन हिन्दू मन्दिर हैं।

## चौकोर, मण्डल आदि आकार

उन भवनों की रूपरेखा मण्डलाकार, चौकोना, पटकोना, अष्टकोना आदि प्रकार की होती है।

सामान्यतया वैदिक प्रासाद, भवन, महल, देवालय आदि लम्ब चौकोना आकार के होते हैं। चौकोन के अन्दर चौकोन ऐसी उनकी रचना होती है। सामान्य लोगों के घर भी वैदिक पद्धति के अनुसार वैसे ही बनते हैं। जावा (यव) द्वीप में बने प्राचीन बोरोबदूर हिन्दू मन्दिर से लेकर ताजमहल (तेजोमहालय) तक उसी पद्धति से बने हैं।

विश्वभर की प्राचीन इमारतें जो कृस्तियों और मूसलमानों के कब्जे

में आने के पश्चात् गिरजाघर या मसजिदें बनीं वे मूलतः वैदिक पद्धति से बनाए गए हिन्दू मन्दिर हैं: जैसे लण्ठन नगर के सेण्ट पाल्स और बेस्ट मिन्स्टर अबे, मिस्र के पिरामिड, पेरिस नगर का नोत्रदाम नाम का कृस्ति गिरजाघर, मकानगर स्थित मुसलमानों ने हथियाया हुआ काबा का मन्दिर, जेन्सेनेम उफ़ यदुईशलयम् नगर के Dome on the Rock और अल-अबसा इमारतें, ताजमहल उफ़ तेजोमहालय, लाल किला इत्यादि।

उसी प्रकार वैदिक स्थापत्य में गोल वास्तुपुरुष मण्डल भी है।

## स्थापत्य के ग्रन्थ

वैदिक स्थापत्य यानी वास्तुकला और नगर-रचना की पूरी विधि मूल तत्व आदि का विवरण जिन संस्कृत ग्रन्थों में मिलता है उन्हें अगम साहित्य कहा जाता है। वे ग्रन्थ वडे प्राचीन हैं। इतने प्राचीन कि उस समय ईसाई और इस्लामियों का नामोनिशान भी नहीं था। विश्वभर की जो प्राचीन ऐतिहासिक इमारतें आजकल गिरजाघर, मसजिदें आदि कहलाती हैं वे ईसाई और इस्लामियों के हाथ लगे वैदिक मन्दिर हैं। संस्कृत वास्तुकला के आधार से ही उन इमारतों का ढाँचा बना हुआ है।

वैठक लगाकर ध्यानमग्न बैठे हुए एक योगी के जैसी वैदिक स्थापत्य शास्त्र द्वारा इमारत की कल्पना की जाती है। आत्मा जैसे शरीर में गुप्त निवास करती है उसी प्रकार विशालकाय मन्दिर के अन्दर एक छोटे से अंधेरे गर्भगृह में मूर्ति की प्रतिस्थापना की जाती है।

आत्मा जैसे ललाट पर दोनों भौओं के बीच तिलकबिन्दु के नीचे सूधम आणवायु के रूप में एक गाड़ीवान की तरह अग्र में उच्चस्थान में विराज-मान रहती है वैसे ही गर्भगृह भी मन्दिर का उन्नत केन्द्रस्थान माना जाता है। अपने आप में मन्दिर भी स्वयं नगर के प्रमुख स्थान में नगर की आत्मा की तरह स्थित रहता है।

एक पाइव में राजमहल और उसके ठीक सामने नगरदेव का मन्दिर। उन्हें साधने वाला राजमार्ग ही नगर का अक्ष (axcs) हुआ करता। ऐसी राजमार्ग के दाएँ-बाएँ गली-कूँचे बनाए जाते। इन्हें बेरने वाली नगर की मोटी दीवार होती थी। इस प्रकार बाहर के कोंठ से अम्बर के राजमहल,

और देवालय तक प्रत्येक नगर एक सुरक्षित घर जैसा होता था जिसके विशाल द्वार रात को बन्द करके अन्दर नागरिक निश्चिन्त रहा करते। इस प्रकार नगर के सारे लोग एक कुटुम्ब के सदस्य की भाँति बाड़े जैसे उस नगर में प्रेमभाव और मेलजोल से रहा करते।

ऊपर कहे तत्व ध्यान में रखते हुए ईसाई और इस्लामी कहलाने वाली इमारतों का तथा नगरों का निरीक्षण, अध्ययन आदि करा जाना चाहिए।

उदाहरणार्थे ईरान, तुकंस्थान आदि कई देशों में विशाल प्राचीन ऐतिहासिक इमारतों में नवकारखाने बने हुए हैं। यद्यपि उन इमारतों को बत्तमान समय में मसजिदें या दरगाह माना जाता है। ऐसे वैदिक प्रमाणों का प्रेक्षकों ने सर्वदा ध्यान रखना आवश्यक है। उन नवकारखानों में आजकल नक्कारा क्यों नहीं बजता? क्योंकि इस्लामी कब्रों में या मस्जिदों में कभी शहनाई या नगारा बजाने की प्रथा होती नहीं। अतः इस्लामी देशों की प्राचीन विशाल इमारतों में नवकारखानों का अस्तित्व और उनमें बत्तमान में संगीत की अनुपस्थिति इन दोनों उल्टे-सीधे प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि वे सारे इस्लामपूर्व वैदिक संस्कृति के लोगों द्वारा बनाए गए मन्दिर और महल हैं जो मुसलमानों के कबजे में आने के पश्चात् दरगाहें या कब्रें कहलाने लगीं। वैदिक संस्कृति में ही प्रातः और सायं के सारे कार्यक्रम संगीत के मधुर स्वरों से आरम्भ होते।

### वास्तुपुरुष

प्रत्येक इमारत एक ध्यानमग्न व्यक्ति की भाँति वैदिक स्थापत्यकला में देखी जाती है। जिस चूूतरे पर वह इमारत बनी होती है वह उसकी बैठक मानी जाती है। पहली मंजिल उस वास्तुपुरुष का उदर स्थान होता है। दूसरी मंजिल छाती समझी जाए। दूसरी मंजिल का अन्त कन्धों का भाग समझें। जहाँ गुम्मद का निचला गोल भाग जुड़ा होता वह वास्तुपुरुष का बला। गुम्मद यह वास्तुपुरुष का सिर होता है। सिर के मध्य में प्राचीन-काल में भास्त्रों का बेरा रखा जाता था। उसी तरह गुम्मद के क्षीर्ष पर मध्य में एक चल्टे कमलपुर्ण की आकृति अंकित होती है। वहाँ से शिखा या चोटी निकलती है। उसी प्रकार गुम्मद के शिखर के ऊपर कलशादण्ड होता

है। इस प्रकार प्रत्येक इमारत तल से शिखर तक एक वास्तुपुरुष होती है।

### स्थान तथा प्रस्तरों का चयन

वास्तु या नगर निर्माण के लिए योग्य स्थान चुनने के बारे में अगम ग्रन्थों को पूरा मार्गदर्शन प्राप्त्य है। भूमि कितनी उपजाऊ है यह परखने हेतु उसमें प्रथम बीज बोये जाते हैं। उनसे उगा हुआ धान्य गौदों को खिलाया जाता है। तत्पश्चात् मंगलकामना हेतु उस भूमि का पूजन किया जाता है। तदुपरान्त स्थपति और पुरोहित दोनों मिलकर भूमि खोदते हैं।

इमारत में प्रयोग किये जाने वाले प्रस्तर लोहे के सरिये से ठोककर परखे जाते थे। जिनसे सुस्वर ध्वनि निकलती और छिन्नी मारकर जिन प्रस्तरों से अग्नि निकलती वे सशक्त पुरुष जाति के माने जाते। जिनसे मधुर ध्वनि और अग्नि भी नहीं निकलती उन्हें नपुंसक जाति का माना जाता। जिनसे अग्नि नहीं निकलती किन्तु मधुर ध्वनि सुनाई देती वे स्त्री जाति के प्रस्तर गिने जाते।

तत्पश्चात् इमारत के नाप में कितनी लम्बाई का मानदण्ड का प्रयोग किया जायगा इसका निर्णय होता था। कई बार धनिक या स्थपति का कद या अन्य किसी वस्तु की लम्बाई का मानदण्ड तय किया जाता था। उसे ताल कहा जाता। उसके प्रमाणबद्ध भाग और उपभागों को अंगुल और यव का नाम दिया जाता। इसके अतिरिक्त यव और अंगुल नाम के विशिष्ट लम्बाई के अन्य निश्चित नाप भी होते थे।

### आंगल द्वीप

लिटिश द्वीप जिन्हें ग्रेट लिटेन या लिटिश आइल्स भी कहा जाता है उनका ऊपर दिए विवरण के अनुसार ही आंगल द्वीप यह प्राचीन वैदिक परम्परा का संस्कृत नाम पड़ा है। यूरोप खण्ड को तलहस्त समान माना जाए तो लिटिश द्वीप उसके अंगुलि जैसा दीखता है। दूसरी दृष्टि से लिटिश द्वीप एक प्रकार का नापदण्ड या मानदण्ड भी था। जैसे किसी नक्षे के नीचे या ऊपर कोने में दिया जाता है। तो प्रकृति ने यूरोप की लम्बाई-बोड़ाई नापने के लिए मानो उसके बायब्य (उत्तर-पश्चिमी) कोने में लिटिश द्वीप

के रूप में एक मानदण्ड ही उपलब्ध करा दिया था। इसी दृष्टि से वैदिक संस्कृतवेत्ताओं ने उस द्वीप को अंगुल दण्ड उफ़ स्थान नाम दे डाला। उसी अंगुलि स्थान का अपभ्रंश अंगुलि अण्ड उफ़ इंगलैण्ड हुआ है। आंगल भूमि का मूल नाम अंगुलभूमि ही है। उसी भौमिक अंगुल नाप से अटलांटिक, भूमध्यसागर (मेडिटरेनियन) आदि आसपास के सागर तथा भूमि आदि की लम्बाई-चौड़ाई का हिसाब लगाया जाता।

यदि कोई मूर्ति तीन फुट ऊँचाई की हो तो उसके दस समभाग माने जाते हैं, जिनको दशताल कहा जाता है। आधुनिक यूरोपीय परिभाषा में deca-gram(डेकाग्राम), decimal (डेसिमल) में “दश” यह संस्कृत शब्द दिखाई देता है। उन शब्दों में “C” अक्षर मूलतः “स” उच्चार के लिए ही था, किन्तु आंगलभूमि के प्राकृत अपभ्रंश में “C” अक्षर का उच्चार “क” होने लगा।

वैदिक जीवन का केन्द्र मन्दिर ही होता था। सारा जीवन मन्दिर के नहारे ही व्यतीत किया जाता था। सामाजिक, शैक्षणिक, आर्थिक, बायावहारिक, न्यायिक, वैद्यक आदि सारे मामलों में ईश्वरीयकृपा, ईश्वरीय बाधार ही मूल्य माना जाता था। ‘ईशावास्यं इदं सर्वं यत्किञ्च जगत्यां-जगत्’—यही वैदिक जीवन की मूलधारणा है। प्राचीन वैदिक परम्परा का इतिहास ज्ञाने समय उपरोक्त मूल धारणा का स्मरण अवश्य रखना चाहिए।

वैदिक परिभाषा में “ताल” शब्द का अर्थ “प्रमाण” भी होता है। मूर्तिकार, भवननिर्माता, स्थापति आदि वैदिक कारीगर जब पहाड़ खोदकर उनसे नक्काशी वाली सुन्दर गुफाएँ बनाते यां पत्थर से मूर्ति बनाते तो वे उसी ताल पढ़ति से मापन किया करते।

### परमात्मा के चार प्रतीक

वैदिक परम्परा में परमात्मा का अधिष्ठान चार में से किसी एक रूप में दिघ्दीप्ति किया जाता है। एक होता है कुम्भ, जिसके अन्दर उदक उफ़ पवित्र जल होता है। दूसरा होता है मण्डल उफ़ गोल, वर्तुल चक्राकार ग्राहक, जो परमात्मा की दिव्य चेतना से वेणित चराचर सृष्टि का प्रति-

निधित्व करता है। तीसरा होता है होमकुण्ड, जिसमें पवित्र अग्नि प्रबलित की जाती है और चौथा होता है विष्व यानि मूर्ति। प्राचीन इमारतें जो ईसाई या मुसलमानों के कब्जे में आ जाने के पश्चात् गिरजाघर, मस्जिदें या कब्रें आदि कही जा रही हैं उनमें वे चारों प्रतीक हुआ करते थे। अग्नि-कुण्डों को कई स्थानों पर बन्द किया हुआ देखा जा सकता है। कई ऐतिहासिक इमारतों के प्रवेशद्वारों के ऊपर वैदिक तान्त्रिक आकृतियाँ अंकित अब भी देखी जा सकती हैं। मुसलमान और ईसाई लोगों द्वारा हव्यियाई ऐतिहासिक इमारतों का निरीक्षण ऐसी बारीकी से और जागृतमान से किया जाना आवश्यक है।

इमारत की भूमि को लम्बी और आड़ी रेखाओं से अनेक भागों में बाँटा जाता—यानी ६ लम्बी लकीरें ऊपर से नीचे समान अन्तरों पर खीची जातीं और ६ आड़ी लकीरें बाएँ से दाएँ खीची जातीं। इस प्रकार उस भूमि के ३६ समान भाग बनाकर प्रत्येक भाग को वैदिक स्थापत्य-शास्त्र में विशिष्ट नाम दिया गया है। छोटी या बड़ी भूमि को इसी तरह विभाजित किया जाता था। यदि मण्डलाकार इमारत बनानी हो तो उसके भी ऐसे नपे हुए भाग किए जाते थे। सारे वैदिक स्थपतियों की यही विशिष्ट नियमबद्ध कार्यप्रणाली थी। उन नक्शों में विशिष्ट भागों का निर्देश ब्रह्मस्थान, इन्द्रस्थान आदि परिभाषा में होता था।

### गुम्बद इमारत का शोर्ष होता था

गुम्बद का आमलक यानि आंवलड (यह संस्कृत नाम है।) उसे कुम्भ भी कहते थे, क्योंकि उल्टे घड़े या कढ़ाई जैसे उसका आकार होता है। प्राचीनकाल में “कुम्भ के आकार का” इस अर्थ से गुम्बद को “कुम्भ-ज” कहा जाता था। इस ‘कुम्भज’ शब्द का ही अपभ्रंश “गुम्बद” हुआ है। आंगल लिपि में कुम्भ को Comb कहते-कहते उसका “डोम” (Dome) ऐसा अपभ्रंश प्रचलित हुआ। इससे वाचक सोचें कि जब “गुम्बद” अर्थ के सारे शब्द मुसलमानों में और ईसाईयों में संस्कृत “कुम्भ-ज” व्युत्पत्ति के हैं तो गुम्बद की रचनाशैली मूलतः मुसलमानों की है यह बिल्डमान धारणा कितनी गलत है। अतः जहाँ गुम्बद दीखे वह इमारत इस्लामी समझने की बजाय

१०२

गुम्बद का अस्तित्व वैदिक स्थापत्य जीवी का पक्का प्रमाण माना जाना चाहिए। इमारत को बास्तुपूर्वक का दौचा समझा जाने के कारण उसका दीये गोल, गुम्बद के आकार का होना अनिवार्य था।

वैदिक स्थापत्यशास्त्र में उत आदि इमारत के ऊपरले भाग को "विमान" भी कहा जाता है।

### मीनार भी इस्लामी प्रकार नहीं

गुम्बद की तरह मीनार भी इस्लामी बास्तुप्रकार समझा जाता है। अन्दर से मीनार को इस्लामी बास्तुप्रकार समझना सार्वजनिक भ्रम है। अन्दर से यह सारे हिन्दु दीपस्तम्भ के लक्षण हैं। वैदिक स्थापत्य में उसे "एक स्तम्भ" कहते हैं। इटली देश में पीसा नगर की झुकनी मीनार (Leaning Tower of Pisa) अफगानिस्तान में स्थित गजनी नगर की मीनार, दिल्ली की तथा काशियत कुतुबमीनार, ताजमहल के संगमरमरी चबूतरे के चार कोनों के चार मीनार, बहुमदाबाद में एक ऐतिहासिक इमारत के हिलते मीनार, यह सारे वैदिक स्थापत्य की प्रवीण कारीगरी के नमूने हैं।

ऐने अन्धेरे में रात को मन्दिर या महल का अस्तित्व दूर से प्रकट हो इसलिए इमारत के आगे या पीछे या चारों ओर उत्तुंग दीपस्तम्भों की जोड़ी बना दी जाती। ऐसे जोड़ी-जोड़ी के मीनार बनाना हिन्दु प्रथा है। इस्लाम में ऐसी गमानता की या जोड़ी की प्रथा नहीं है। मुएजिजन द्वारा ऊँचाई से नमाज की आवाज लगाने के हेतु एक ही गुम्बद की आवश्यकता होती है अतः केवल इस्लामी मस्जिदों में मीनार होनी चाहिए? और वह भी एक ही होनी चाहिए। जहाँ-तहाँ मीनार होना, मस्जिद न कहलाने वाली इमारत में भी मीनार होना, यह सारे उन मीनारों के हिन्दु निर्माण के प्रमाण हैं। इन में उन मीनारों पर चढ़कर पछरेदार दूर तक निरीक्षण कर सकते थे।

कई इमारतों में प्रवेश द्वार के ऊपर दाढ़ी-बाढ़ी और दो ऊँचे से गोक-दीये गोल बनाए जाते हैं। उन पर कोई चढ़ नहीं सकता। अतः उन्हें मीनार कहना या समझना अवोध्य है। इमारत को योग्य ध्वनि के हेतु

ऐसे जोड़ी के स्तम्भ होना भी वैदिक स्थापत्य का लक्षण है। अतः जहाँ भी छुजे और जीने वाले मीनार दिखें या जोड़ी-जोड़ी के स्तम्भ या मीनार दिखें वे सारे हिन्दु स्थापत्य प्रकार समझे जाने चाहिए। इस प्रकार इमारतों के ऐतिहासिक अध्ययन एवं निरीक्षण में प्रचलित धारणाओं को आमूलायर बदल देने की आवश्यकता है। जहाँ मीनार और गुम्बद विविध इस्लामी चिह्न माने जाते थे, वहाँ उन्हें पक्के हिन्दु, वैदिक प्रतीक मानना आवश्यक है।

### मुएजिजन की शामत

सेकड़ों पौड़ियों वाली कुतुबमीनार जैसे बास्तुप्रकारों को जो व्यक्ति नमाज की आवाज लगाने की मीनार कह देते हैं वे यह नहीं सोचते कि कौन मुसलमान मुएजिजन ऐसी नौकरी करने पर राजी होगा जिसमें दिन में पाँच बार सेकड़ों पौड़ियाँ चढ़नी और उत्तरनी पड़ती हैं? ? इस प्रकार की नौकरी में महीने दो महीने में उसकी कमर ही टूट जाएगी। उन मीनारों में ऊपर-ऊपर की पौड़ियाँ सिकुड़ती जाती हैं, अन्दर घना अन्धेरा होता है। अतः किसी समय पैर फिसलकर गिड़गिड़ाता हुआ मुएजिजन पथरीली पौड़ियों और दीवारों से टकराता हुआ गिरकर धायल या अपाहिज हो सकता है या मर भी सकता है। प्रतिदिन पाँच बार सेकड़ों पौड़ियों पर चढ़ते-चढ़ते चक्कर आकर मुसलमान मुएजिजन वेहोश भी हो सकता है। भला ऐसी नौकरी कौन करेगा? और ऐसे खतरनाक मीनार कौन बनाएगा?

वैदिक परम्परा में दिन में पाँच बार ऐसी मीनारों पर चढ़ने की आवश्यकता नहीं होती। कभी काम से कोई एकाध व्यक्ति ऊपर चढ़ जाता और कार्य हो जाने पर वापस आ जाता। कार्यवश मीनार के शिखर तक आरोहण करने वाले व्यक्ति हिन्दु प्रथा में भिन्न-भिन्न भी होते हैं। मुएजिजन की तरह एक ही व्यक्ति नहीं होता।

ताजमहल उफे तेजोमहालय इमारत के चबूतरे के चारों ओर कोनों पर और बीजापुर के गोल गुम्बज के कोनों पर जो मीनार बने हुए हैं उनका इस्लामी प्रथा में कोई प्रयोजन नहीं है। वह मस्जिदें न होने के

कारण वहाँ तो एक भी मीनार की आवश्यकता नहीं है।

जहाँ चार मीनार हों वहाँ मुएजिज्जन किसी दिन एक मीनार से और अन्य दिन अन्य मीनारों से नमाज की आवाजें लगाता रहेगा। वे मीनारें एक-दूसरे से दूर होने के कारण वह आवाज सुनने वाले श्रोता लोग भी भिन्न होंगे। कुतुबमीनार जितनी ऊँची मीनारों पर से तो मुएजिज्जन की आवाज घरातल पर स्थित मुसलमानों को सुनाई देने की बजाय मृत मुसलमानों की स्वर्गस्थ आत्माओं को ही सुनाई देगी।

ऐसी सारी बातों का विचार करते हुए मीनार बनाना हिन्दु प्रथा है, इसके बाबत पाठक निःशंक रहें। कई बार यह भी देखा जा सकता है कि मस्जिदें न कहलाने वाली इमारतों में एक भी मीनार नहीं है जैसे फतेहपुर सीकरी में या ताजमहल के पश्चिम में जो इमारत है उसमें एक भी मीनार नहीं है, तब भी उन इमारतों को मस्जिद कहा जाता है। और किसी सुल्तान या बादशाह द्वारा वे इमारतें बनवाए जाने की धौंस इतिहास में दी जाती है। सारा इस्लामी इतिहास ऐसी धौंसबाजी से भरा होने के कारण ऐतिहासिक इमारतों के प्रेक्षकों द्वारा निरीक्षण करते समय बड़ी सावधानी बरतने की आवश्यकता है। वहाँ का स्थलदर्शक (licensed guide) जो तोतापंची करता है उस पर विश्वास न करें। बारीकी से अविकृत जागृत निरीक्षण पर अधिक निर्भर रहना चाहिए।

### ज्योतिषीय स्थापत्य रचना

आंग्ल ज्ञानकोष (Encyclopaedia Britannica) में “चर्च” शीर्षक की टिप्पणी में लिखा है कि यूरोप के अधिकांश प्राचीन गिरजाघर ज्योतिषीय तत्वों के अनुसार बनाए गए हैं।

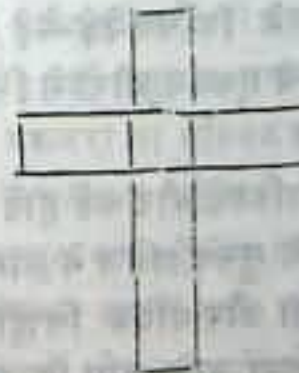
बैदिक परम्परा में ही दैनन्दिन सारे मानवी व्यवहार एकादशी, प्रदोष, अमावस्या आदि तिथि, करण, वार, नक्षत्र, मुहूर्त आदि बातों पर आधारित होते हैं। अतः मन्दिर भी उसी बिना पर अमुक तिथि को सूर्योदय के समय ऐन देवमूर्ति पर सूर्य की किरण पढ़े आदि के अनुसार बनाया जाता था। उड़ीसा का कोणाकं मन्दिर, ईजिप्त का प्राचीन काँच्याकं उफ़ कोणाकं आदि अनेक मन्दिर इसी प्रकार ज्योतिषीय तत्वों

नुसार बनाए गए हैं।

कृस्ती या इस्लामी प्रथा में तो कर्मसिद्धान्त या पुनर्जन्म माना नहीं जाता, वे तो एक ही जन्म मानते हैं। अतः उनमें ज्योतिषीय विचार कभी किया ही नहीं जाता। ऐसी अवस्था में जब सारे प्राचीन गिरजाघर ज्योतिषीय सिद्धान्तों के अनुसार बनाए पाए जाते हैं तो इससे यही निष्कर्ष निकलता है कि देश-देश के लोग जैसे-जैसे ईसाई बनते बले गए बैसे-बैसे उनके मन्दिर भी गिरजाघर बनाए जाते रहे।

यही नियम इस्लामी देशों में स्थित प्राचीन भव्य इमारतों पर भी लागू है। यद्यपि आज वे मजार, कब्रें, मस्जिदें आदि कहलाते हैं तथापि वे सारे कब्जा किए हुए हिन्दु मन्दिर, महल, आदि हैं, जैसे इस्लाम का केन्द्रीय धर्मस्थान—मक्का नगर का काबा। वह ३६० देवमूर्तियों का मन्दिर था ऐसा इस्लामी ज्ञानकोश (Encyclopaedia Islamia) में ही लिखा है। वह भी ज्योतिषीय तत्वों पर ही बनाया गया है।

वर्तमान कृस्ति सन् भले ही १६८७ हो, कृस्ती धर्म का प्रसार चौथी शताब्दी से ही प्रारम्भ हुआ। सारा यूरोप ईसाई बनाने में और छः सौ वर्ष बीत गए। अतः कृस्ती और इस्लामी धर्म १४०० वर्ष ही प्राचीन माने जाने चाहिए। वे ईसाई और मुसलमान बने लोग, जिन इमारतों को निजी गिरजाघर या मस्जिदें, कब्रें आदि कहते हैं, वे सारे १४०० वर्षों से प्राचीन बैदिक धर्म मन्दिर होने के नाते अष्टकोणीय और ज्योतिषीय तत्वानुसार



बनाए पाए जाते हैं। कृस्ती कूम अष्टकोणीय आकार ही होता है। कूम के आकार के स्तम्भ पर कील ठोककर कृस्त का बध हो जाने के कारण

ईसाई लोग यह चिह्न गले में लटकाते हैं, ऐसी जनता की आम धारणा है लेकिन यह सरासर गलत है। यदि पिस्तौल, बन्दूक या तोप से कुस्त मारा जाता तो क्या ईसाई लोग गले में पिस्तौल, बन्दूक या तोप की प्रतिमा लटकाते?

वास्तव में बात यह थी कि जब कुछ दहशतवादी कृष्णपंथी पीटर, पॉल जैसे महत्वाकांक्षी नेता वैदिक धर्म से 'अलग होकर दुराग्रह' से अपना अधिकार और अपने अनुयायी बढ़ाना चाहते थे तो उन्होंने, अपने पक्ष के अनुयायी भट पहचाने जा सके, इस दृष्टि से गले में क्रूस लटकाना आरम्भ किया। अतः क्रूस लटकाने के पीछे गुटबाजी और अलगाववाद की भूमिका थी, न कि सात्त्विक आध्यात्मिकता की।

ईसाई और इस्लामी धर्मों का निर्माण तथा प्रसार दहशतवादियों द्वारा हुआ। अतः दोनों ने वैदिकधर्मियों के मन्दिर ही हथिया कर उन्हें निजी गिरजाघर और मस्जिदें बनवाई। तथापि उन इमारतों की बनावट और उनमें पाये जाने वाले चिह्नों से उन इमारतें के ईसाई और इस्लामी न होने का पता चलता है। कई बार ऐसा दिखाई देता है कि कब्जा की हुई हिन्दु ऐतिहासिक इमारतों के निकट जब आधुनिक मुसलमान नई इमारत खड़ी कर देते हैं तो दोनों के आकार-प्रकार में स्पष्टतया आकाश-पाताल का अन्तर एकदम दिखाई पड़ता है। उन्नीसवीं शताब्दी तक मुसलमानों में आक्रमण शक्ति होने के कारण तब तक उन्होंने कोई प्रेक्षणीय ऐतिहासिक इमारत बनाई ही नहीं। तत्पश्चात् बीसवीं शताब्दी से मुसलमानों ने कहीं-कहीं जो इमारतें बनाई उनके विचित्र टेढ़े-मेढ़े आकार, घोड़े के नाल के आकार की कमान आदि से वे एकदम औरों से भिन्न ऐसी इस्लामी मालूम होती है।

ऐतिहासिक इमारतें, मस्जिदें और कब्रें होने का जूठा ढिलोरा जनरल अलेक्जेंडर कनिंघम नाम के लुच्चे अंग्रेज ने जानवूभकर पिटवाया। जब इन इमारतों की हिन्दु शैली और वैदिक चिह्नों के बाबत प्रश्न उठा तो उसका झूठा समर्थन यह किया जाने लगा कि मुसलमानों ने मन्दिर नष्ट कर उन्हीं के मलबे से मस्जिदें खड़ी कीं। एक झूठ दबाने के लिए दूसरा झूठ कहने वाली यह बात थी। एक इमारत गिराकर उसी की सामग्री से

वही इमारत बैसी ही खड़ी करने में कौन-सी बुद्धिमत्ता है। उससे हासिल क्या हुआ?

इसमें सोचने की बात यह है कि हिन्दु नवकाशी और वैदिक चिह्नों वाले स्तम्भ आदि सामग्री मुसलमानों को सहन नहीं होती थी। अतः यदि वे मन्दिर नष्ट करते थे तो उसी सामग्री से वही इमारत वे फिर क्यों खड़ी करेंगे? ऐसा करने में इमारत का स्वरूप तो बदलता नहीं किन्तु उसमें मज़ूरी आदि फालतू लगती।

दूसरा आरोप यह है कि गिराई गई इमारत के मलबे के द्वेर में से कौन-सी इंट, पत्थर या स्तम्भ कौन-सी मंजिल के किस कक्ष में लगा था यह तय करना एक पेचीदी समस्या हो जाएगी।

तीसरा तर्क यह है कि गिराते समय इमारत की सामग्री की इतनी टूट-फूट होगी कि उस सामग्री से बैसी ही इमारत दुबारा नहीं बन सकती।

ऐसे अनेक आक्षेपों का एक ही हल है कि ऐतिहासिक मन्दिरों की शैली हिन्दु और लगे चिह्न वैदिक इस कारण हैं कि वे इमारतें मूलतः हिन्दुओं के महल और मन्दिर हैं। वे कभी गिराये नहीं गए। किन्तु मुसलमानों के कब्जे में आने के कारण वही इमारतें जो पहले हिन्दुओं के बने पुल, बाड़, किले, महल थे, हस्तान्तरण के पश्चात् मुसलमानों की मस्जिदें, मकबरे कहलाने लगे।

इस सन्दर्भ में यह ध्यान रहे कि "मन्दिर तोड़कर मस्जिद बनवाई" इस पौराणिक वाक्प्रचार का अनुवाद पश्चात्य लोगों ने Razed temples and raised mosques (यानि मन्दिरों की इमारत सम्पूर्ण नष्ट कर उसी स्थान पर मस्जिद खड़ी की) यह अनुवाद सरासर गलत है। मन्दिर को ध्वन्त कर उसी इमारत को मकबरा या मस्जिद कहा तथा हिन्दु किले, बाड़े, पुल आदि भी मुसलमानों के बनवाए कहे जाने लगे।

कुछ लोग ऐसा तर्क प्रस्तुत करते हैं कि यद्यपि बनवाने वाले सुलतान बादशाह मुसलमान थे, लेकिन बनाने वाले कारीगर और मजदूर हिन्दु होने के कारण उन्होंने मस्जिदों और मकबरों को हिन्दु ढाँचा दे डाला।

यह कथन भी सरासर झूठ और गलत है। ताजमहल का ही उदाहरण लें। उसकी मीनारें, गुम्बद आदि सारा ढाँचा पूर्णतया इस्लामी है ऐसा

गलत धारणा बना ली थी कि सौन्दर्य या कलात्मक दृष्टि का हिन्दुओं में सर्वदा और सर्वथा अभाव ही रहा है। भारत में जो कुछ भी आकर्षक दिखे वह सारा परायों की देन है, ऐसी निराधार कल्पना से निकाले गए निष्कर्ष गलत क्यों नहीं होगे?

पाइचात्य लेखकों की इस धारणा के कारण ही भारत को इस्लामी आक्रमणों से बड़ा लाभ हुआ—आदि बेहूदी और मूर्खतापूर्ण कल्पनाएं इतिहास में दृढ़मूल हुई हैं। जिस इस्लामी जोते को गदंन पर से उखाड़कर फेंक देने के लिए हिन्दु जनता छह सौ वर्षों तक तड़फड़ाती रही थी उसे इस्लाम का भारत पर उपकार मानना कितना भयानक और विपरीत तक है?

महमूद गजनवी और तैमूरलंग जैसे महंमदी आक्रमणों के संस्मरणों में तो यह लिखा है कि इस्लामी देशों में भारत जैसी विशाल और सुन्दर इमारतें बनवाने के लिए हिन्दुओं को कत्ल करने से पूर्व उनमें से भवन-निर्माण कर सकने वाले कारीगरों को छौट लिया जाता और उन्हें इस्लामी देशों में जबरन् ले जाया जाता। इससे स्पष्ट हो जाता है कि मुसलमानों को इमारतें बनवाने का कोई ज्ञान नहीं था। भारत में या इस्लामी देशों में जो भी प्रेक्षणीय, ऐतिहासिक इमारतें बनी हैं वे सब इस्लामपूर्व हिन्दुओं की हैं। मुसलमान केवल लूटमार और खूनखराबा जानते थे। उनमें ज्ञान और विद्या का अभाव था। लिखने-पढ़ने वाले जन अत्यल्प होते थे। उनका भी लेखन-पठन कुरान और हडीस तक सीमित था। उनका अपना कोई साहित्य नहीं था। जो योहा लहूत था वह इस्लामपूर्व बचे-खुने वैदिक साहित्य या विद्या का अरबी रूप होता था। दैनंदिन राक्षसी अत्याचारों में और व्यभिचारी जीवन में मरन रहने वालों से और अपेक्षा ही क्या रखो जा सकती है?

इस्लामी तवारीखों में इमारतों के इस्लामी निर्माण के उल्लेख कपटी और धूतं पढ़ति के हैं। वे उल्लेख समकालीन नहीं हैं। कुतुबुद्दीन ने कुतुबु-मीनार बनवाई या शाहजहाँ ने ताजमहल बनवाया ऐसा उल्लेख कुतुबुद्दीन या शाहजहाँ के दरबारी दस्तावेज में या तत्कालीन तवारीखों में भी नहीं है। मुसलमानों के कब्जे में हिन्दु किले, बाड़े, महल आने के पश्चात् उन्हें कब्ज़ या मस्जिद के रूप में इस्तेमाल करते-करते जब अनेक पीढ़ियाँ बीत

जाती थीं और उसके मूल हिन्दु निर्माता का नाम लोगों की स्मृति से हट जाता था तब इस्लामी चाटुकारी, इस्लामी तवारीखों में कपोलकल्पित उल्लेख होने लगता था कि अमुक किला, बाड़ा, महल, मजार, मस्जिद या कब्ज़ अमुक सुल्तान, बादशाह, दरबारी या फकीर ने बनवाई। इस्लामों इतिहास ऐसी कपोलकल्पित अफवाहों से भरा पड़ा है। सबूत माँगो तो कुछ मिलता ही नहीं। इमारत का आकार और शैली देखो तो भी वह हिन्दु ही प्रतीत होती है।

मुसलमानों की निजी कोई विशिष्ट स्थापत्य प्रणाली थी या उन्होंने जिन-जिन प्रदेशों पर आक्रमण किया वहाँ उन्होंने स्थानीय कला और इस्लामी कला का मिश्रण कर कोई मिली-जुली भवन-निर्माण कला स्थापित की, इस प्रकार के विविध तकं-वितकं-कुतंकं पाइचात्य लेखकों ने प्रकट किए हैं। उनका कोई आधार नहीं। वे अज्ञानी लोगों के अनुमान मात्र हैं। इस है। उनका कोई आधार नहीं। वे अज्ञानी लोगों के अनुमान मात्र हैं। इस सम्बन्ध में Mario Bussagli नामक लेखक लिखते हैं कि मेलजोल का पूर्णतया भिन्न और विरोधी है। हिन्दु इमारतों का विस्तार उनकी प्राचीन परम्परा, धार्मिक तत्त्व प्रणाली, उन्हें सुशोभित करने वाली विविध जीवों की प्रतिमाएं—यह सब बातें कहाँ और किसी जीव की कोई रूपरेखा कभी खीची ही न जाए यह इस्लामी धारणा कहाँ।<sup>111</sup> ऐसी परस्पर विरोधी धारणाओं का मेलजोल हो ही कैसे सकता है?

### वैदिक स्थापत्य ही सर्वमूलक है

सारी मानवीय सभ्यता का उद्गम वैदिक संस्कृति ही है। सृष्टि के भारम्भ से ही वैदिक संस्कृति का उद्गम हुआ। वैदिक स्थापत्य उसी का एक अंग है। अतः ग्रीक, रोमन्, मिस्र आदि सारे देशों की स्थापत्य कला वैदिक स्थापत्य की ही शाखाएँ हैं। इस शास्त्र के विद्वानों के ध्यान में यह बात आई है। इस ग्रन्थ में इस बात का साधारण विवरण दिया गया है और

1. Five Thousand Years of Art of India, by Mario Bussagli.  
पृष्ठ 273।

माथ-साथ ऐतिहासिक प्रमाण भी दिए हैं।

Robert Burn लिखते हैं, “रोमन लोग विश्व के श्रेष्ठतम् भवन-निर्माता रहे हैं, तथापि सुशोभित या सजी-धजी इमारतें बना नहीं पाए। वे कमाने तो बनाते थे तथापि स्थापत्य की उनकी कोई विशेषता नहीं है। भवनों की विशालता और ग्रीक शैली का विचित्र अनुकरण, यहीं तक उनका स्थापत्य सीमित था।”<sup>१</sup>

रोमन लोगों के बारे में इस ग्रन्थ में इतरत्र हमने जो व्यौरा दिया है उससे यह स्पष्ट होता है कि रोमन लोगों की सम्यता भी वेदमूलक ही थी। उनके मन्दिरों में वैदिक देवता ही होते थे। वर्तमान समय में भी इटली में चौराहों पर फूँवारे आदि बनाते समय उन पर कई बार विशाल, त्रिशूल-धारी शंकर जी की प्रतिमा खड़ी कर दी जाती है। बोलोना नगर के एक चौराहे पर वैसी मूर्ति है। अतः वैदिक देवताओं के उनके मन्दिर, वैदिक-प्रथा के होने ही चाहिए। उनकी मूर्ति-निर्माण और भवन शैली वही थी जो ग्रीकों की थी। इस ग्रन्थ में अन्यत्र यह बता दिया गया है कि ग्रीक भवन-शैली वैदिक ही थी। यदि ग्रीक और रोमन कला में ओत-प्रोत नक्काशी, बेलवृटे आदि सजावट इमारतों में नहीं थी तो इससे यही निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि उनमें उद्यमशीलता और कलात्मकता का अभाव था। विशाल दालान, ऊँची कमानें और बड़े-बड़े स्तम्भ खड़े करने तक ही रोमन लोगों ने वैदिक भवन-निर्माण कला से सम्बन्ध रखा।

“रोम नगर के तुलिनम् नाम के इन्द्र मन्दिर के तहखाने में एक कुआं उफ़ बावली महल बना हुआ है जिसके पत्थर लोहे के सरिए द्वारा एक-दूसरे से जकड़े हैं।”<sup>२</sup> भवनों की शिलाएँ लोहे से जकड़ा और भवनों में बावली महल बनवाना वैदिक प्रथा है। ताजमहल, फिरोजशाह कोटला, लखनऊ का तथाकथित इमामबाड़ा परिसर, बावली महल इसलिए बने हुए

हैं कि वे सभी क्षत्रिय राजाओं द्वारा बनवाए गए हैं।

“पालाटीन पहाड़ी पर स्थित विशाल Roman Quadrata के द्वार केवल एक दीवार में बने प्रवेश मार्ग नहीं थे, अपितु वे चौकोर, लम्बे-चौड़े कक्ष थे जिनके दोनों तरफ विशाल कमानों वाले प्रवेश द्वार होते थे। एक बाहर जाने के लिए या तो दूसरा प्रवेश करने के लिए।”<sup>३</sup> ऐसे द्वार बनाने की प्रथा वैदिक ही तो है। दिल्ली में तथाकथित कुतुबमीनार के निकट बना द्वार और ताजमहल, फतेहपुर सीकरी में बने द्वार ठेठ वैसे ही हैं। वे सारे हिन्दु निर्माण ही हैं। भारत में ऐसे चौकोने, दोनों दिशा में खुलने वाले पत्थर के विशाल और वैभवशाली द्वार संकड़ों भवनों में पाये जायेंगे। ऐसे द्वार अपने आप में विशाल भवन जैसे होते हैं।

रॉबटं बनं आगे लिखते हैं कि, ‘कमानीवाला विशाल द्वार बनाने का रहस्य रोमन् लोगों ने अपने आप जान लिया था। किसी पूर्ववर्ती देश से यह परम्परा आई, यह कहा नहीं जा सकता।’<sup>४</sup>

रॉबटं बनं का सन्देह ही बड़ा अर्थपूर्ण है। वे इतना तो पक्का जानते हैं कि रोमन लोग भवन-निर्माण में कुछ विशेष प्रगत नहीं थे।

बनं आदि पाश्चात्य लेखक यह नहीं जानते कि कृस्ती युग से पूर्व यूरोप में वैदिक संस्कृति ही होती थी। तब भी उनको यह आशंका थी कि ग्रीक तथा रोमन लोगों की भवन-निर्माण कला किसी पूर्ववर्ती देश से आई हो। इस प्राचीन काल में ग्रीस, रोम आदि देशों को भवन-निर्माण का पाठ पढ़ाने वाला भारत के अतिरिक्त कोई अन्य देश था ही नहीं।

ग्रीस, रोम आदिकी भवन-निर्माण कला वैदिक लोत की होने का मुख्य कारण यह था कि ईसापूर्व समय में यूरोप में भी पूर्णतया वैदिक संस्कृति ही थी। किन्तु महाभारतीय युद्ध के पश्चात् विश्व भर में वैदिक संस्कृति के टूट-फूट जाने से यूरोप के देशों में भवन-निर्माण की वह कुशलता नहीं रही जो भारत में आज भी विद्यमान है।

१. Introduction to ROME AND THE CAMPAGNA, by Robert Burn, Deighton Bell & Co, London, 1871, पृष्ठ XXIX.  
२. वही, पृष्ठ XXIII.

१. प्रस्तावना, Robert Burn का ग्रन्थ, पृष्ठ XXIV.  
२. उसी ग्रन्थ की प्रस्तावना

पटगानी या राजधराने की प्रमुख स्त्री रहा करती थी ।

प्राचीन वैदिक परम्परा के एक विद्वान् लेखक स्व० वासुदेवशरण अयवाल द्वारा लिखे 'हर्षचरित एक सांस्कृतिक अध्ययन' नामक ग्रन्थ में लिखा है कि दिल्ली और आगरा के लालकिले में धबलगृह आदि सारी रचना ऊपर बर्णित वैदिक राजगृह निर्माण परम्परा के अनुसार ही है। इससे आगे हम पाठकों यह सुझाना चाहते हैं कि केवल दिल्ली-आगरा के महल आदि ही नहीं अपितु भारत भर में फतेहपुर सीकरी, बीजापुर, बारंगल, गुलबर्गा, बीदर आदि सारे ही ऐतिहासिक नगरों में जितने भी प्राचीन ऐतिहासिक किले, बाड़े, महल, दरगाहें और मस्जिदें हैं उनमें सभी में ऊपर बर्णित रचना ही पाई जाएगी क्योंकि वे सारी हिन्दु इमारतें हैं जिनको अंग्रेज पुरातत्त्व प्रमुख अलेक्जेंडर कॉर्निगर्हेंम ने जानवूभकर मुसलमानों द्वारा निर्मित कहकर पुरातत्त्वीय और ऐतिहासिक शिक्षा को एक झूठा मोड़ दे दिया ।

राजभवनों में बहते पानी की नालियों को गृहदीर्घिका कहा जाता था । धबलगृह के अन्तर्गत व्यायामभूमि, स्नानगृह उफ़ धारागृह आदि होते थे । प्रपात, फब्बारे आदि से होकर नाली में बहने वाली जल संचरण व्यवस्था को यन्त्रधारा कहा जाता था । पूजा, धार्मिक सम्मेलन, कीर्तन, प्रवचन आदि के लिए देवग्रह होता था ।

बहते जल से घिरे मंडप को तोयकामन्त कहा जाता । दिल्ली के लाल किले में सावन-भादों (श्रावण-भाद्रपद) नाम के दो मण्डप उसी प्राचीन "तोयकामन्त" के उदाहरण हैं ।

रसोई पकाने के विभाग का नाम "महानस" था ।

नृथ, संगीत आदि मनोरंजन कार्यक्रमों के लिए संगीत भवन होता था । आयुधशाला में राजपरिवार के शस्त्रास्त्र होते थे । आहार-मण्डप में भोजन पंक्ति की व्यवस्था होती थी । शासन कार्य चलाने के लिए अधिकरण मण्डप होता था । उसमें राजा के सचिव आदि सहायक बैठा करते ।

यही धबलगृह परम्परा भारत के साथ-साथ ब्रिटेन के White Hall में, अमेरिका के White House में, यूगोस्लाविया की राजधानी बेलग्रेड में स्थित सरकारी अतिथिगृह के White Palace के नाम में भी जब पायी

जाती है तो यह वैदिक संस्कृति के प्राचीन विद्वप्रसार का कितना ठोम प्रमाण है ? शोध करने पर इटली, फ्रांस, जर्मनी आदि देशों में भी धबलगृह की प्रया पायी जानी चाहिए ।

### जीवन नाटक के दृश्यों से सजे मन्दिर

वैदिक हिन्दू मन्दिरों में वाहर की दीवारें कई बार वनस्पति, सूजकर, नर्तकी, राधस, पिशाच, पशु-पक्षी, कुछ काल्पनिक प्राणी, स्त्री-पुरुष, माधु-संव्यासी, आदि से सजाई होती थीं । खजुराहो जैसे कई मन्दिरों में मैथुन में मग्न युगल भी प्रस्तरमूर्तियों के रूप में बने होते हैं । कई प्रेक्षक इसे लज्जास्पद या धृणास्पद समझकर झेंप जाते हैं । अतः उस प्रदर्शन का वास्तविक उद्देश्य समझना आवश्यक है । जैसे सृष्टि में ईश्वर का अस्तित्व अज्ञात व अदृश्य है उसी प्रकार मन्दिर के गम्भीर के सुकड़े और अंधेरे कज में ईश्वरमूर्ति विराजमान होती है । परमात्मा तो दीखता नहीं किन्तु उसी का पशु-पक्षी, प्राणी, वनस्पति आदि चारों ओर दिखाई देते हैं । जीवों का व्यवहारी दृश्य, निर्माण मैथुन से ही होता है । जीव-सृष्टि का वह सारा व्यवहारी दृश्य, परमात्मा की लीला का वह रूप, मन्दिर की चारदीवारी पर अंकित किया होता है ।

तथापि अनासवत और अविचल भाव से मानव ने निजी जीवन सांसारिक कर्दम से ऊपर उठकर कमल जैसा अलिप्त और सात्त्विक रखना चाहिए । इस आदर्श हेतु कमल का प्रतीक वैदिक संस्कृति में बार-बार पुरस्कृत किया जाता है । मन्दिरों में कमल की बाहुत कई स्थानों पर पायी जाती है । वैदिक वाक्य प्रणाली में भी मुख्कमल, चरणकमल आदि परिभाषा का प्रयोग होता रहता है । मैथुन तो जीवोत्पत्ति की देवी यंत्रणा है किन्तु उसकी लपेट से मानव ने सात्त्विक भाव से अलग रहना आवश्यक है । यह सबक उस शिल्पकारी से दिया जाता है । उस मैथुन की यंत्रणा को प्रजोत्पत्ति के लिए आवश्यक इतना ही स्थान या महत्व प्राप्त हो इसी हेतु से वेदोक्त विधि से विवाह कराते समय "धर्मे च, अर्थे च, कामे च न अतिचरामि" इस वचन की घोषणा वर और वधु द्वारा होमाग्नि की साक्षी से करा ली जाती है ।

हो जाता था तो उसका व्रतबन्ध कराकर उसे घर से दूर गुरु के आश्रम में विद्याध्ययन के लिए भेज दिया जाता था। उस संस्कार से यह सूचित किया जाता था कि “हे बालक अब तुम्हारा शीशव और लाड़-प्यार का समय समाप्त हो गया। अब तुम्हें ब्रह्मचारी के बती जीवन में पदार्पण करना है जिससे तुम्हारे प्रोड जीवन की नींव बनेगी।” उस व्रत के पालन हेतु येशु को विविध बन्धन स्वीकारने पड़ते थे। माता-पिता से दूर रहना, गुरु की सेवा करना, समवयस्क साथियों को गुरुबन्ध या गुरुभगिनी मानना, एकाग्रता से अध्ययन करना आदि।

इस ग्रन्थ के एक विशिष्ट अध्याय में हम इस बात के भरपूर प्रमाण प्रस्तुत कर रहे हैं कि सारे विश्व में वैदिक संस्कृत गुरुकुल शिक्षा की प्रणाली प्रस्थापित थी। उसकी पूरी परिभाषा वर्तमान युग में भी प्रचलित है।

जब गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली विद्यमान थी तो उन गुरुकुलों में प्रवेश की सिद्धता के रूप में हर किशोर का व्रतबन्ध संस्कार किया जाना भी अनिवार्य था। उसके भी प्रमाण मिलते हैं।

ईसाईयों का Baptism संस्कार ले। वह वास्तव में “वाष्पित-स्म” ऐसा संस्कृत शब्द है। वाष्पित का अर्थ होता है “स्नापित” या “स्नातक” यानि नये संस्कारों के लिए जिसका तन और मन धुलाकर शुद्ध किया गया है। जैसे चित्रकार नया चित्र बनाते समय कपड़े पर प्रथम सफेद रंग दे देता है तब उसके ऊपर रंगीन चित्र स्पष्ट और प्रभावी निकल आता है।

ईसामसीह उफं येशु कृस्त जब शिशु था तब कृस्ती उफं ईसाई धर्म की स्थापना तो नहीं हुई थी। तथापि येशु के जीवनचरित्र में यह प्रमुख घटना बताई जाती है कि उसे John the Baptist नाम के वयोवृद्ध पुरोहित ने बपतिस्मा दिलाया था यानि येशु को वास्पित या स्नातक बनाया। उस समय बाँन ने शिशु येशु को कहा कि अंगवस्त्र उतारकर जाँड़न (जनादंदन) नदी में प्रथम स्नान कर सो। स्नान के पश्चात (वैदिक) मंत्रविधि द्वारा येशु का मौजौबन्धन उफं व्रतबन्ध संस्कार हुआ। यह विधि व्रतबन्ध ही थी इसके प्रमाण चित्रों में भी मिलते हैं। कृस्त सन् पूर्व कई चित्रों में जनोई पहने हुए व्यक्ति बतलाए गए हैं।

येशु का मौजौबन्धन या व्रतबन्ध हुआ था यह घटना येशु के चरित्रों में

बर्णित है। प्रत्यक्ष में येशु नाम का कोई व्यक्ति था ही नहीं। इस बात का विवरण हमने इसी ग्रन्थ के एक अध्याय में प्रस्तुत किया है तथापि येशु व्रतबन्ध का उल्लेख हमने ऊपर केवल यह दर्शनी के लिए किया है कि ईसाई धर्म स्थापना के पूर्व ही अति प्राचीनकाल से व्रतबन्ध का विधान विश्व में प्रचलित था।

जितने देश मुसलमान बना दिए गए हैं उनमें भी इस्लामपूर्व काल में व्रतबन्ध की प्रथा होती ही चाहिए। सुन्नत करने की प्रथा यहूदी और अरब लोगों में जो प्रचलित है वह बीरान गरम प्रदेशों का एक वैद्यकीय लंगिक रोग प्रतिबन्धक उपाय है। इसमें कोई धार्मिक तथ्य नहीं है तथापि वह प्रथा सारे मुसलमानों में लागू कर दी गई है चाहे वे हरे-भरे प्रदेशों के निवासी हों।

किन्तु मुसलमान कहलाने वाले लोगों में भी महंमदपूर्व काल में व्रतबन्ध की प्रथा थी इसका प्रमाण पारसी लोगों की परम्परा में पाया जाता है। वे ईरान के इस्लामपूर्व निवासी थे। अरब मुसलमानों ने ईरानियों को छल-बल से मुसलमान बनाना जब आरम्भ किया तो जो चन्द लोग अपनी प्राचीन वैदिक संस्कृति को भूलना या त्यागना नहीं चाहते थे और जो वैदिक निकल सके, वे पारसी कहलाए। पारस-उफं पर्शिया उफं फारस से आश्रयार्थ भारत में आए लोगों को पारसी कहा गया। वे ईरान के हिन्दु लोग हैं। वे जनोई पहनते हैं और संध्या भी करते हैं। घर के प्रवेश द्वार के सम्मुख वे रंगोली भी बनाते हैं।

इन प्रमाणों से जाना जा सकता है कि आज अपने आपको ईसाई या मुसलमान कहने वाले लोग वैदिक, सनातन, आयं, हिन्दू धर्मी लोगों की मन्तान हैं।

### वैदिक पाणिग्रहण संस्कार का विश्व-प्रसार

व्रतबन्ध जैसा ही दूसरा प्रमुख वैदिक संस्कार है “पाणि-ग्रहण” उफं विवाह संस्कार। ईसापूर्व काल में सर्वंत्र वैदिक पाणिग्रहण संस्कार ही हुआ करता था। यह वैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्वप्रसार का एक महत्वपूर्ण प्रमाण है।

१२६

तोम में उसे गिरवी समझकर वधु पिता से अधिकाधिक धन-दौलत घसीटने की होड़ में वधु का ही तिरस्कार कर उसी को मार डालते हैं।

वैदिक विवाह संस्था में वधु को बड़े सम्मान के साथ इवशुरगृह में सौपने की व्यवस्था की गई है। विवाहोपरान्त जब वधु पति के घर में प्रवेश करती है तो वेदमन्त्रोच्चारण करने वाले पुरोहितगण उसे कहते हैं—“भास्त्राजी भव” अर्थात् “इस नए घर की तुम स्वामिनी या साम्राज्ञी बनो”。 यह भावना समाज में दुवारा दृढ़मूल करने की बड़ी आवश्यकता है। यह तभी हो सकता है जब धार्मिक भाव से सारी विधि की जाए। आजकल के सम्पत्ति के लोभी लोगों के कुटुम्बों में विवाह के समय मंदिरायान आदि की खराब प्रथाएँ चल पड़ने के कारण नववधु का जीवन संकट में आ गया है।

जैसे एक नाजुक पेड़, समय आने पर उसके मूल स्थान से उखाड़कर अन्य स्थान में लगाना पड़ता है, वैसे ही नारी जीवन एक पौधा होता है। योवनप्राप्ति के समय नारी को पति के घर में रोपना पड़ता है। उसी से नारी जीवन फलता-फूलता है। उस नए घर में उसका जीवन सुखी हो इसलिए माना-पिता या अन्य अनुभवी ज्येष्ठ पालकजन वर की वय, शरीरयष्टी, रग्नरूप, आधिक भास्त्रा, कोटुम्बिक वातावरण, घर-बार आदि वातें सोच-कर ही सुयोग्य वर को चुनते हैं। ऐसे सर्वांगीण विचार-विमर्श से चुने गए वर को वधु के पालक वधु को सौंप देते हैं। उस समय वधु का हाथ अपने हाथ में लेकर वर उसके पालन-पोषण, संरक्षण, संवर्धन आदि की जिम्मेवारी उठाता है। यही ‘कन्यादान विधि’ कहलाती है। जिसमें एक अति मौलिक वस्तु की भाँति धूंघट से ढके चेहरे या पल्लू से ढके सिर वाली नववधु को पति और श्वसुराल के बुजुगों के सुपुदं किया जाता है।

अति मौलिक गहने, जवाहरात, सोना-चाँदी या घर-बार आदि जायदाद किसी को देते समय जैसे पूरे वार्ता-विमर्श के पश्चात् उन मूल्यवान वस्तुओं को नए स्वामी को सौपकर उससे रीत सर पावती-ली जाती है और उस सम्पत्ति को देखभाल करने की जिम्मेवारी नया स्वामी उठाता है, उसी प्रकार वधु का भी वैदिक संस्कृति में वहां मूल्यवान व्यक्तित्व माना गया है। इसी कारण मायके से श्वसुराल भेजते समय वधु को अलंकृत करके,

अति मौलिक वस्तु की भाँति विधिवत नए पालकों के जिम्मे लोपा जाता है।

आधुनिक युग की यूरोपीय युवती मनमाने पुरुष के साथ रहने लगती है। तथापि औपचारिक लौकिक दृष्टि से विधिवत् विवाहवद्ध होना है, तो उसे गिरजाघर में जाकर ईसाई पुरोहित के हाथों वेदिंग (wedding) यानि वेदोक्त विवाहविधि करवाते समय मायके के किसी ज्येष्ठ पालक व्यक्ति द्वारा कन्यादान की विधि करवानी पड़ती है।

मुसलमानों का ‘निकाह’ शब्द संस्कृत “निकट” का अपनेंश है। जिस संस्कार से वर और वधु को इकट्ठा जीवन बिताने के लिए निकट लाया जाता है—वह है ‘निकाह’।

काजी यानि धर्मगुरु (पुरोहित) द्वारा विवाह सम्पन्न कराने की प्रथा जो ईसाई, इस्लामी, बीदू आदि धर्मों में प्रचलित है वह वेदमूलक ही है।

पुरोहित द्वारा ही विवाह कराने की प्रथा सारे मानवों में इसलिए पड़ी है कि कृत, त्रेता, द्वापर और कलियुग में भी वह वैदिक परिपाटी रही है। उससे विपरीत यह भी तो हो सकता था कि पड़ोसी या गाँवपंचायत, राजा या राष्ट्रप्रमुख, गजटेंड अफसर या पार्लियामेण्ट के सदस्यों द्वारा विवाह कराया जाता। किन्तु वैसा कहीं नहीं किया जाता। मुसलमान, ईसाई या बीदू धर्मों में भी नहीं किया जाता, क्योंकि वे सारे वैदिक संस्कृति की ही फूटकर निकली जात्ताएँ हैं।

विवाह में पराए युवक और युवती शारीरिक सम्भोग के लिए इकट्ठे रहने लगते हैं। वैसे देखा जाए तो लैंगिक सम्भोग एक धृणित व्यवहार है। इसी कारण विवाह के अतिरिक्त किसी स्त्री या पुरुष द्वारा एक-दूसरे को टेढ़ी दृष्टि से देखना तिरस्कृत माना जाता है। ऐसे वर्ताव के लिए पालकों द्वारा, समाज द्वारा या पुलिस अधिकारी द्वारा दोषी व्यक्तियों को डॉट-फटकार भी पड़ती है। बड़ों की अनुमति से परस्पर अनुरूप वर या वधु यदि विवाह की वार्ताविमर्श के पूर्व ही प्रेमचेष्टा आरम्भ कर देतों वह भी अयोग्य माना जाता है। सम्भोग एक प्रकार का पुरुष का स्त्री के कपर शारीरिक आक्रमण होता है। प्रजोत्पत्ति की यह एक ईश्वरीय यन्त्रणा है जिससे यह जीवनचक्र चलाया जाता है। अतः केवल उसी एक आध्यात्मिक

आधिभौतिक और दैवी आधार पर विवाह कहलाने वाला सीमित और नियमबद्ध लेंगिक सम्भोग वैदिक संस्कृति द्वारा वैवाहिक जीवन की नींव मानी गई है। उस नियमबद्ध वैवाहिक जीवन में सम्भोग स्त्री पर आक्रमण न रहकर उसके प्राकृतिक विलास का एक सुखद मार्ग बन जाता है। इस नींव के रहकर उसके प्राकृतिक विलास का एक सुखद मार्ग बन जाता है। इस एकमेव उपयुक्तता को छोड़कर शारीरिक शान्ति का जनुभव करता है। इस एकमेव उपयुक्तता को छोड़कर शारीरिक सम्भोग सब प्रकार से घृणित व्यवहार है। इसी कारण वैवाहिक बन्धन के सम्भोग सब प्रकार से घृणित व्यवहार है। इसी कारण वैवाहिक बन्धन के बाहर के लेंगिक सम्बन्धों पर समाज विविध प्रकार से तीव्र क्रोध प्रकट करता है। ज्योकि सूखम् विचार करने पर यह जान पड़ता है कि लेंगिक व्यवहार का किसी भी तरह से समर्थन नहीं किया जा सकता।

एक तो बात यह है कि लेंगिक आकर्षण में डूबे व्यक्ति किसी अन्य पुरुषार्थ के काविल नहीं रहते। अखण्ड और अनिवृत्ति कामुक चिन्तन से व्यक्ति हुज भी होता जाता है और निष्ठिक्य तथा उदासीन भी बन जाता है। एक ही तब्देले में घोड़ियों के साथ-साथ घोड़े वांध देने पर देखा गया है कि घोड़े सम्भोग के चिन्तन से कृष्ण होते जाते हैं। अतः घोड़ियों के तब्देले में घोड़े न रखना अच्छा है। युवतियों की संगत में पुरुष का भी यही हाल होता है। इसी कारण वैदिक संस्कृति में स्त्री-पुरुषों का संवर्धन और संगोपन अलग-अलग करने की प्रथा है।

पारामार दृष्टि से सोचने पर पता चलता है कि माया द्वारा निर्मित स्त्री-पुरुष में शारीरिक आकर्षण नहीं होता तो अन्य किसी आधार पर उस आकर्षण का समर्थन करना सम्भव नहीं है। पाठक यह सोचें कि स्त्री के प्रति पुरुष या पुरुष के प्रति स्त्री क्यों आकर्षित होते हैं जबकि दोनों के शारीर के घटक एक जैसे ही होते हैं? वही यूक, मांस, अस्थि, मल, मूत्र, पसोमा इत्यादि दोनों शरीरों में होते हैं। इतना ही नहीं वे सारे दुर्गन्धयुक्त घटक होते हैं। लेंगिक व्यवहारों के शारीरिक सुख, सामाजिक दंगे-फसाद, भीषण रोग, जीव हत्या, एक-दूसरे पर आरोप-प्रत्यारोप आदि बड़े भयानक ही जकड़े रखने की वैदिक जाजा तथा सामाजिक परिपाटी है। विवाहक्षण के अन्तर्गत लेंगिक व्यवहार व्यक्ति और सामाजिक

जीवन के लिए बड़े उपयुक्त और सुखद सावित होने के कारण ही वैवाहिक शारीर सम्बन्ध का अधिक-से-अधिक खुल्लमखुल्ला प्रचार किया जाता है। सारे परिचितों को निमन्त्रित किया जाता है, बाजा बजवाया जाता है, पटाले छोड़े जाते हैं और बारात को सारे नगर में घुमाया जाता है ताकि उसमें तनिक भी गुप्तता न रहे और समाज उस युगल को इकट्ठा जीवन बिताने के लिए पूरी सुविधा और मान्यता देता है। इसके विरुद्ध विवाह बन्धन के बाहर के लेंगिक व्यवहारों को कड़ी गुप्तता से निभाना पड़ता है क्योंकि उसमें सिवाय एक या दोनों व्यक्तियों के अणिक शारीरिक आकर्षण के अतिरिक्त अनेक भयंकर परिणामों की लड़ी गुयी होती है।

अतः वैवाहिक सम्भोग और अवैवाहिक सम्भोग में वेदमन्त्रों से या वैदिक संस्कार से कितना अन्तर पड़ जाता है। एक घृणित, त्याज्य, दुर्गन्ध, संकटमय, गुप्त, असम्य, आचरण वैदिक मन्त्रों के अवगुण्ठन से एक सुखद, समाजोपयोगी, समाजसुधारक, प्रकट सर्वसम्मत, सर्वमान्य व्यवहार हो जाता है। उन्हीं वेद-मन्त्रों के कारण आंगल भाषा में विवाह को wedding यानि वेदिग कहते हैं।

इसी में वेद यह देववाणी होने का अप्रत्यक्ष प्रमाण अन्तर्भूत है। उसी देववाणी के मन्त्रों से सारे मानवी व्यवहार पुनीत रखने से समाज में अधिक सुख-शान्ति और स्थैर्य रहेगा।

विवाह बन्धन को wedlock कहते हैं। lock (लॉक) यानि ताला। पति और पत्नी एक-दूसरे से कंकण से बाँध दिये जाते हैं, जैसे दो कैदियों को एक हथकड़ी से बाँधकर ऊपर से ताला लगा दिया जाता है।

ईसाई विवाहों में किसी एक की मृत्यु होने तक विवाह बन्धन कायम रहेगा ऐसी चेतावनी धर्मगुरु दम्पति को देता है। यह वैदिक परिपाटी है। ईसाई परम्परा में तो पति-पत्नी न्यायालय द्वारा विवाह-विच्छेद करवाते रहते हैं।

वर और वधु के बस्त्रों की गाँठ बाँधकर विवाह विधि सम्पन्न कराने की वैदिक प्रथा अभी तक यूरोप के ईसाई लोगों में प्रचलित है। जुलाई, १९७६ में युवराज चालस का लेडी डायना से जब विवाह हुआ तब अन्य-अन्य विधि जो विविध व्यक्तियों को सौंप दी जाती थी, उनमें बस्त्रों की

गाठ बाठने की विधि भी किसी सम्बन्धी पर सौंपी गई थी। उसी से “वैवाहिक गाठ” (marital knot मैरिटल नॉट) यह शब्द प्रयोग आंगल भाषा में रुक्ख है।

वर को आंगल भाषा में Husband (हस्बंड) कहते हैं। वधु का हाथ वर के हाथ में देकर दोनों को कंकण बाँधा जाता है। अब वह यावजजीवन वधु को छोड़कर नहीं जा सकता। उसका हस्त (पति से) बँध जाने के अर्थ से वर या पति को आंगल भाषा में “हस्तबंध” उर्फ “हस्बंड” कहते हैं।

वधु को आंगल भाषा में ब्राइड (bride) कहते हैं। वह वधु का ब्रधू और वधु से ब्राइड ऐसा अपभ्रंश बना।

पतिगृह जाते समय नववधु के साथ वैदिकपरिपाटी के अनुसार उसकी कुछ सहेलियाँ भेजी जाती हैं ताकि नए परिवार में वधु जब तक घुल-मिल न जाए तब तक पूर्वपरिचित सहेलियों के साथ वह सुख-दुःख की बातें कर सके। ठेठ यही प्रथा अभी तक यूरोपीय लोग ईसाई होने पर भी अपनाए हुए हैं। उन सहेलियों को bride's maid यानि वधु की सहेलियाँ कहा जाता है। आजकल तो वधु के शवशुरालय में सहेलियाँ साथ नहीं जातीं, क्योंकि ईसाई वह प्रेम विवाह करने वाली प्रौढ़ महिला होती है, तब भी आधुनिक ईसाई विवाहों में वधु की सहेलियों की भूमिका एक दर्शनी प्रथा के हृष में अभी भी कायम है। इससे प्रतीत होता है कि वैदिक संस्कृति की जड़े यूरोप के लोगों के जीवन में कितनी गहरी और मजबूत हैं।

### घूंघट की जागतिक प्रथा

एक कीमती वस्तु जब किसी को सौंपी जाती है तो खमण्ड या लापरवाही से कोकी नहीं जाती अपितु बड़ी नम्रता से शोभित वस्त्रों से ढककर सादर नेट की जाती है। उसी प्रकार वधु को उसके जन्म घर से पुतिकुल को सौंपते समय उसकी मुरझा, मान-सम्मान, जीवनपूर्ति आदि का वचन शवसुरक्षुल से लिया जाता है। विवाह प्रसंग के मन्त्रों में और विधि में, इन सब बातों का बड़ी दूरदृष्टि से अन्तर्भूत किया गया है। सोना, चाँदी या अभूषण, भूमि, भवन आदि कीमती वस्तु के लेन-देन में जो गम्भीरता और सावधानी बरती जाती है वही सारी वधु के लेन-देन में बरती जाती है।

अतः वधु का सर या मुखड़ा कीमती और सुन्दर वस्त्रों (साड़ी, पल्लू आदि) से ढककर उसे पति के जिम्मे सौंप दिया जाता है। यद्यपि आधुनिक यूरोपीय व्यवहार में स्त्रियाँ कभी पर्दा नहीं करतीं या घूंघट नहीं लेतीं तथापि यह देखने लायक बात है कि अर्वाचीन ईसाई वधु का चेहरा भी विवाह के समय घूंघट से टका होता है। उसे ब्हील (veil) कहा जाता है।

### ईसाईयों में घूंघट

उत्तरी भारत के वैदिक विवाहों में वधु का चेहरा घूंघट से ढक दिया जाता है। महाराष्ट्र जैसे कुछ प्रान्तों में और कुछ जमातों में यद्यपि पूरा चेहरा ढकने की प्रथा आजकल देखी नहीं जाती तथापि उनमें भी सिर से ऊपर तक साड़ी का पल्लू लेकर ललाट, गाल आदि लगभग ढक दिए जाते हैं। यह मनुस्मृति के अनुसार ही है। क्योंकि मनु महाराज ने कहा है—

आच्छाद्य चाचंयित्वा च श्रुतिशीलवते स्वयम् ।

आहूय दानं कन्याया ब्रह्मो धर्मः प्रकीर्तिः ॥२७॥

इस उद्धरण का पहला शब्द है “आच्छाद्य” यानि “ढककर”। कन्या का शरीर तो सर्वदा ढका ही रहता है। अतः विवाह के समय “आच्छाद्य” यानि “चेहरे पर घूंघट लिए हुए” ऐसा अर्थ है।

यूरोप में भी मनुस्मृति विहित वैदिक संस्कृति ही प्रचलित थी (ईसाई पन्थ-प्रणाली से पूर्व) इसका एक ठोस प्रमाण ईसाई विवाह विधि में भी वधु को जो घूंघट पहनाया जाता है, उसमें मिलता है।

यूरोपीय स्त्रियाँ साड़ी नहीं पहनतीं। अतः पल्लू से सर ढकने का या घूंघट से चेहरा ढकने का प्रश्न ही नहीं उठता। वैसे भी प्रत्येक क्षेत्र में वर्गेर किसी हिचकिचाहट या लज्जा के यूरोपीय स्त्रियाँ पुरुषों जैसा ही काम-धन्धा करती हैं। तथापि विवाह के समय यूरोपीय स्त्रियों का चेहरा भी शुभ्र, पतली, पारदर्शक मलमल से ढक दिया जाता है। मनु प्रणीत वैदिक विवाह प्रणाली ही यूरोप में अनादिकाल से प्रचलित रहने का यह एक बड़ा उत्तम प्रमाण है।

भारतीय संस्कृति में तो “घूंघट पट खोलो” आदि गीतों में और चतुर्भूत (सिनेमा), नाटक आदि में विवाहोपरान्त पति ने वधु के चेहरे पर से

धूंषट दूर करना आदि प्रकारों से धूंषट चिरपरिचित है, किन्तु इसाईयों में धूंषट, विवाह विभि में आवश्यक समझा जाता है, यह बात जनसाधारण के अपान में नहीं आती।

मुसलमानों में तो कहना ही क्या है। उनमें तो युवतियों के विवाह के पूर्व से ही बुके से चेहरा जो ढक जाता है वह जीवन के अन्त तक ढका ही रहता है।

### मातृमनल

विवाह सम्बन्ध को आंग्ल परिभाषा में matrimonial कहते हैं। वह पूर्णतया “मातृ-मनल” संस्कृत शब्द है। मातृत्व प्राप्त हो इस हेतु से किए जाने वाले विवाह सम्बन्ध को “मेट्रिमोनियल” उफ मातृमनल यह कितना अर्थपूर्ण शब्द है। उसके विपरीत कौमायं के लिए आंग्ल भाषा में वर्जिनिटी (Virginity) शब्द है। वह भी पूर्णतया संस्कृत “वज्यं जननम् इति” (जहाँ जनन वज्यं है) ऐसा समास है।

### संयुगल

आंग्ल भाषा में वैवाहिक सम्बन्ध को Conjugal कहते हैं। उनका उच्चार “कॉन्ज्युगल” किया जाता है। किन्तु आंग्ल वर्णमाला में “C” अक्षर का ‘स’ उच्चार होने के कारण con को यदि ‘स’ कहा जाए तो पूरा शब्द संजुगल उफ संयुगल ऐसा पूरा संस्कृत है। पवित्र उद्देश्य से बनाया पति-पत्नी का जोड़ा यही “संयुगल” उफ संजुगल शब्द का अर्थ है।

### अक्षत्

वैदिक विवाहों में आमन्त्रित लोग वर-वधु पर मंगल का मना हेतु हल्दी में पीले रंगे चावल के दाने फेंकते हैं जिसे अक्षत् कहते हैं। नवदम्पति के मुख में कोई शति न रहे इस उद्देश्य से सीचे दानों को अक्षत कहते हैं। इसाई बने पाइचात्य लोगों में अभी तक यह प्रथा ज्यों-की-त्यों चली आती है।

१६ अप्रैल, १९७६ के दिनिक में एक समाचार छपा था कि विम्बलडन

टेनिस पटु वधु क्रिस एबर्ट का पुरुष टेनिस पटु जॉन लॉयड से जब अमेरिका के फोर्ट लॉडरडेल नगर में विवाह सम्पन्न हुआ तो शाम के ३ बजे थे। सारे निमन्त्रित लोग उपस्थित थे। इतने में किसी ने स्मरण दिलाया कि “अरे चावल (अक्षत्) लाना तो भूल ही गए”। तुरन्त किसी को कार में भेजकर चावल की छह थेलियाँ मँगाई गईं। वे दाने सबको घाटे गए और उपस्थित लोगों ने नवदम्पति पर उस अक्षत् का वर्षाव किया। आज-कल कहीं-कहीं कृस्ती विवाहों में चावल के बजाय बारीक काटे कागजों का चूरा ही वर-वधु पर बरसाया जाता है। यह उस अक्षत् की प्रथा का आचुनिक दिखाऊ अन्धानुकरण कहा जा सकता है।

### इस्लामी निकाह में भी अक्षत्

यद्यपि भारतीय मुसलमान, निजी प्रथाएँ हिन्दुओं से यानि काफिरों से पूर्णतया भिन्न हैं, ऐसा दुराग्रहपूर्ण प्रतिपादन करते रहते हैं तथापि यह देखा गया है कि कई मुसलमान दम्पति त्राह्यण से टीका लगवाते हैं, कई देवी पूजन करते हैं, कई गणेश के चित्र से मणिल निमन्त्रण-पत्र छपवाते हैं। इन प्रथाओं से सुविचारी मुसलमानों ने जान लेना चाहिए कि उनके परिवार कभी हिन्दु थे। अतः उन्होंने दुबारा हिन्दु बन जाना चाहिए। इतिहास की उथल-पुथल में उनके अभागे हिन्दु पूर्वज इस्लामी आक्रमणों में पकड़े गए और छलबल से मुसलमान बना लिए गए। उस समय हिन्दु समाज भी इतना कमठ था कि मुसलमानों के सम्पर्क में आए हिन्दुओं को मुसलमान ही समझकर दूर रखा जाता। अब यह बात नहीं रही। जाति और धर्म के बन्धन ढीले होते जा रहे हैं। अतः मुसलमान बने परिवारों को हिन्दु समाज में बापस लौट आना चाहिए।

वैदिक विवाहों में पति के घर में प्रवेश करते समय, देहली पर रखे चावल से भरे पात्र को वधु पैर से ठुकरा देती है। उससे उस कक्ष में चावल बिखर जाते हैं जिससे यह सूचित किया जाता है कि वधु के आगमन से घर में धनधान्य की कभी न पड़े और वधु का गृह प्रवेश उस परिवार के लिए भाग्यशाली साबित हो।

मुसलमानों में भी यह प्रथा पाई जाती है [जिससे स्पष्टतया यह जान-

पढ़ता है कि जिस-जिस प्रदेश की जनता शत-प्रतिशत मुसलमान बन गई है उन प्रदेशों में इस्लाम पूर्व समय में वैदिक विवाह पढ़ति ही प्रचलित थी।

पश्चीम देशों में बसे दो करोड़ इस्लामी मुसलमानों के पन्थ प्रमुख आगा खान (यानि अग्रखान) चौथे के विवाह का वर्णन कुछ वर्ष पूर्व अमान्यता के रूप में छपा था। उसके अनुसार अफगानिस्तान के पहाड़ी प्रदेशों में हुंभा नाम की एक रियासत है। इस्लामी आक्रमण के समय से यानि लगभग ६०० वर्ष पूर्व उस रियासत की जनता छलबल से मुसलमान बनाई गई। तब भी उनके राजा को "राम" ही कहा जाता है। उस राजा ने आगाखान चौथे की विवाह विधि में नववधु के पदार्पण से विखरने के लिए चावल के साथ पचास मोटी भी बर्लशे थे। आगाखान ईरान के नागरिक हैं और उनके इस्माइली अनुयायी शियापन्थी हैं।

ऐसे प्रमाणों से पता चलता है कि कृस्ती और इस्लामी विवाह संस्कार भी मूलतः वेदप्रणीत संस्कार ही हैं। इससे हम एक और व्यापक निष्कर्ष यह निकाल सकते हैं कि वैदिक परम्परा की मान्यतानुसार कृतयुग से ही वेदप्रणीत संस्कृति का आरम्भ हुआ। अतः उसी के अन्तर्गत वैदिक पाणिग्रहण संस्कार के प्रमाण उन लोगों में पाए जाते हैं जो अपने आपको ईसाई या इस्लामी कहला रहे हैं।

## कुमारी और सौभाग्यवती

वैदिक प्रथा के अनुसार महिला अविवाहित है या विवाहित यह समाज को स्पष्टतया विदित कराने के लिए उसे कुमारी या सौभाग्यवती कहा जाता है। बत्तमान युग में स्त्रियों के अधिकारों की माँग करने वाले कुछ नेता उस प्रथा को पक्षपाती समझते हैं। उनका कहना है कि यदि पुरुष की विवाहित या अविवाहित अवस्था का उल्लेख उसके नाम से जोड़ा नहीं जाता तो महिला के नाम से क्यों जोड़ा जाता है?

हर छोटी-मोटी बात में स्त्रियों के प्रति अन्याय, अपमान और पक्षपात की आशंका उठाना अज्ञान और तकँहीनता का लक्षण है। महिला की विवाहित, अविवाहित या विवाह अवस्था का उल्लेख उसकी भलाई के हेतु किया जाता है ताकि उसके आप्तेष्ठों को पता लगे कि उस नारी को किस

प्रकार के सहाय्य या संरक्षण की आवश्यकता है। स्मृतिकार मनु के अनुसार बाल्यावस्था में पति का और वृद्धावस्था में पुत्र का, अतः स्त्री को कदापि वेसहारा रखना या रहने देना उचित नहीं। उसी सूचना के अनुसार स्त्री के नाम के साथ उसकी सुरक्षा की जिम्मेवारी किसके ऊपर है यह समाज को विदित कराने के लिए उसके नाम के साथ कुमारी, सौभाग्यवती या विधवा, श्रीमती यह विशेषण जोड़े जाते हैं।

लज्जा, विनय, भिखक, भय, पराधीनता, आकर्षण के कारण दुष्टों के चंगुल में फँसाए जाने की शक्यता आदि कठिनाइयाँ जैसे नारी जीवन में होती हैं वैसे पुरुष जीवन में नहीं, इसी कारण पुरुष की वैवाहिक अवस्था उसके नाम के साथ कही नहीं जाती।

"सौभाग्यवती" यह विशेषण लगाने से समाज को यह भी सूचित किया जाता है कि वह स्त्री विवाहित होने के कारण उसके प्रति भगिनी, माता, कन्या या वह समझकर ही देखा जाए, उसे बुरी दृष्टि से कोई न देखे। कुमारी यह विशेषण लगाने से युवती को योग्य वर ढूँढ़ देने का स्मरण सारे समाज को रहता है।

अब रही विधवा की बात। विधवा का मुँह तक नहीं देखना चाहिए—ऐसे उद्गार कभी-कभी सुनाई देते हैं। वे सर्वथा अयोग्य हैं। घर-घर में विधवा बहने और माताएँ होती हैं। उनके रहते हुए कौन कह सकता है कि विधवा का मुँह तक नहीं देखना चाहिए। अज्ञानी या अविचारी लोग ही ऐसे निरर्गंल विचार प्रकट करते हैं।

"विधवा का मुँह तक नहीं देखना चाहिए" इस उद्गार का वास्तविक अर्थ यह है कि जहाँ तक हो सके अधिक समय न बिताते हुए विधवा स्त्री का पुनः विवाह सम्पन्न करा देना चाहिए ताकि वह निराधार और निराश्रित न रहे और उसका जीवन निरर्थक, दिशाहीन और नीरस न बने।

## बुजुगों द्वारा ठहराए गए विवाह

कुछ वर्ष पूर्व कुनवे के ज्येष्ठ व्यक्ति ही बालक-बालिकाओं को बगैर एक-दूसरे से मिलाए और उनकी सम्मति बिना ही उन्हें विवाहबद्ध करा

१३६ विवाह में या पिछड़े बगौ में ऐसे ही विवाह होते हैं।

देते थे। अभी भी देहाती मर्या। १८७५  
पहुँचे लोगों में विवाह का बार्ताविमर्श तो कुनवे के ज्येष्ठ लोग ही  
करते हैं, किन्तु मुबक-युबती को भी एक-हसरे को मिलाते हैं और उनकी  
भी सम्भावित प्राप्ति की जाती है।

भी सम्मति प्राप्त की जाता है। पूरोप में तो लगभग सारे विवाह गुबक-युवती या प्रोड़ स्त्री-पुरुष अपने आप तथ करते हैं। ज्येष्ठ सम्बन्धियों को केवल उसकी सूचना दी जाती है।

उससे भी आगे और एक प्रकार यूरोप में फैलता जा रहा है जिसमें सम्मोग के लिए विवाह की या और किसी की सम्मति या बन्धन या नियम की आवश्यकता ही नहीं समझी जाती। युवक-युवतियाँ या प्रौढ़ स्त्री-पुरुष द्वितीय समय चाहें इकठ्ठे रह लेते हैं या पृथक् रहकर भी लैंगिक सम्बन्ध रखते हैं। ऐसी व्यवस्था (या अव्यवस्था ?) से लैंगिक रोग या अन्य रोग फैलने की सम्भावना है जिससे मनुष्यजाति शरीर से दुर्बल, रोगी, कुरुप, अपंग और मन्दबुद्धि, अल्पायुषी आदि होने की शक्यता है। बालकों के पालन-पोषण की व्यवस्था टूटकर दे मानसिक असन्तुलन से पीड़ित होंगे। एक ही स्त्री पर अनेक पुरुष लुभ्य होने की सम्भावना से आपसी शत्रुत्व बढ़कर दंगा-फसाद की बढ़ि होगी। अनिवंच सम्भोग की अनुकूलता प्रतीत होने पर समाज में कामुक प्रवृत्तियाँ बढ़ेंगी और संयम या विषयोप-भोगों से अलिप्त रहने की प्रणाली मिट जाएगी।

युवक युवतियों का स्वेच्छानुमार विवाहबद्ध होना या विवाह के बिना ही शारीरसम्मोग करना—इसके पीछे जो विचारधारा है वह वैदिक संस्कृति की विचारप्रणाली से बिलकुल भिन्न है। आधुनिक पाइचात्य कृस्ती व्यवहारों से प्रभावित तोग यह आपही प्रतिपादन करते दिखाई देते हैं कि प्रोढ़ व्यक्ति अपने आप निको विवाह व विवाह बिना लंगिक सम्बन्ध रखने सम्बन्धी निषेंद्रिय लेने के हकदार होते हैं।

उग पर वैदिक संस्कृति का यह कहना है कि युवक-युवतियों को मन-  
माना बदलार करना इसलिए प्रतिवन्धित है क्योंकि उससे/समाज के ऊपर  
चोर और दौधकालीन दूषणियाम होते हैं।

दूसरा तर्क यह प्राप्तुत किया जाता है कि प्रोड व्यक्ति अपने शारीर का

जैसा चाहे प्रयोग कर सकता है। उसमें समाज को या बुजुर्गों को हस्तक्षेप करने का कोई अधिकार नहीं।

इसके उत्तर में वैदिक संस्कृति का कहना यह है कि शरीर भले ही उस व्यक्ति का हो किन्तु जब तक वह व्यक्ति समाज में रहता है उसे निजी शरीर से मनमाना व्यवहार करने की अनुमति नहीं दी जा सकती। जैसे एक आम सड़ जाने से उसके संसर्ग से अच्छे आम भी सड़ने लगते हैं, एक मृत शरीर कहीं पड़ा हो तो उससे कई रोग फैल सकते हैं, उसी प्रकार अनिवंश लैंगिक व्यवहार से सारे समाज में रुद्धियाँ तोड़ने की भावना बढ़ेगी तथा शारीरिक और मानसिक रोग भी फैलेंगे।

ऐसे अनेक दुर्घटनाओं को टालने के हेतु ही वैदिक संस्कृति ने योग्या संस्कारों की योजना की है। उस नियमावली के अनुसार समाज का एक अंग होने के कारण व्यक्ति को समाज के बन्धन में ही जीवन बिताना चाहिए। इस दृष्टि से व्यक्ति का जीवन शक्ट को जोते एक घोड़े जैसा है। नियत बन्धनों में नियत मार्ग से ही जाना उसका कर्तव्य है। युवक-युवतियों के सम्मोग से सशक्त, सद्गुणी और कर्तृत्वशाली प्रजा का निर्माण हो यही विवाह संस्था का उद्दिष्ट होने के कारण युवक-युवतियों के शारीरिक आकर्षण या योवन प्रवृत्तियों पर वैदिक नियमों की रोक लगा दी गई है।

सामाजिक व धर्मकितगत आचरण के श्रेष्ठ आदर्श स्थापित करना और मानवजाति को सम्पन्न, सद्गुणी, दीर्घायुधी, शक्तिमान, स्वरूपवान और सदाचार-सम्पन्न बनाने का वैदिक संस्कृति का आदर्श मनुस्मृति में स्पष्टतया अंकित है। उसमें कहा है—

अस्मदेश प्रसूतस्य सकाशात् अप्यजन्मनः ।  
स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वं मानवः ।

यानि “इस भूमि में हम जो आदर्श आचरण और गुणों के व्यक्ति तैयार करा रहे हैं वे इसलिए कि वे सारे मानवों को आदर्शभूत हों ?”

युवक-युवतियों के विवाह सम्बन्ध सोचते समय दोनों कुटुम्ब के बुजुर्ग लोग वैद्य और ज्योतिषियों का भी मत लेते थे। प्रत्येक घराने के ज्योतिषी, पुरोहित, वैद्य आदि निश्चित होते थे।

## वैदिक परम्परा में फल-ज्योतिष का महत्व

प्राचीन वैदिक परम्परा में ज्योतिषियों का बड़ा महत्व है। उस समय के ज्योतिषी भी निजी विद्या में पूर्णतः पारंगत होते थे। हर एक राज-घराने के तथा रईसों के अपने आधित ज्योतिषी होते थे जिनका यह कर्तव्य हुआ करता था कि वे उस कुटुम्ब के सारे व्यक्तियों की जन्मकुण्डलियों का निरीक्षण, अध्ययन आदि करते रहें और विशेष संकट या समृद्धि के योगों के बारे में गृहस्वामी को सावधान करते रहें।

इस्लामी तबारीखों में फलज्योतिष का बार-बार उल्लेख आता है। मुहम्मद बिनकासिम, महमूद गजनवी, मुहम्मद गोरी, तैमूरलंग, बाबर आदि स्तरवार इस्लामी आकामकों के संस्मरणों में ज्योतिषियों से बातचिमश करके ही हमलों की या वापसी की योजना बनाई जाने के उल्लेख हैं। इस्लाम में या ईसाई धर्म में न तो कर्मसिद्धान्त माना जाता है न पुनर्जन्म। अतः उनमें फलज्योतिष का कोई स्थान नहीं। तब भी इस्लामी तबारीखों में बार-बार आने वाले ज्योतिषीय उल्लेख यह मिद्ध करते हैं कि मुसलमान बनाए जाने के पूर्व उनके प्रदेशों में सर्वत्र वैदिक संस्कृति ही थी। मुसलमानों द्वारा लिखी ज्योतिषीय पुस्तकों में गृहदेवताओं के चित्र आदि भी पाए जाते हैं। ऐसी पुस्तकें इस्लामी, काहिरा आदि के संग्रहालयों में विद्यमान हैं।

कोई यन्त्र बनाने के पूर्व जैसे उसका ढाँचा कागज पर रेखांकित किया जाता है वैसे ही जब विविध मानव जन्म लेते हैं तो उनके व्यक्तिमत्व का रेखांकन उनके जन्म समय के ग्रहयोगों में पाया जाता है। प्रत्येक मानव का व्यक्तिमत्व उसके अन्दर की यन्त्र सामग्री पर निर्भर करता है। उसका मस्तिष्क, हृदय, अवण्यन्त्रणा और अंतःदियों की पाचन-प्रणाली आदि अन्दरूनी यन्त्रणा पर व्यक्ति का रंग-रूप, चपलता आदि निर्भर करता है। व्यक्ति की वह स्परेक्षा सांकेतिक पद्धति से उसकी जन्मकुण्डली में आलेखित होती है। किसी बीज से किस प्रकार का वृक्ष निकल आएगा? वह कितना ढाँचा और पुष्ट होगा? उसमें पुष्प या फल किस प्रकार के आएंगे यह बातें बीजों के तंत्र बीजों को देखकर बता सकते हैं। उसी प्रकार कुण्डली देखकर प्रबीण ज्योतिषी व्यक्ति के जीवन की भविष्य की घटनाएं कथन कर सकता

हैं। किन्तु आज इतने प्रबीण ज्योतिषी मिलना कठिन है।

इस सन्दर्भ में हम डॉक्टरी विद्या, आयुर्वेद और फलज्योतिष की तुलना कर सकते हैं। डॉक्टरी शास्त्र में मनुष्य शरीर की विविध नालियों का एक ढाँचा समझकर उसमें निर्माण हुई रुकावटों को दूर करने का यत्न किया जाता है। आयुर्वेद द्वारा इस नालियों के ढाँचे में बात-पित्त-कफ आदि का सन्तुलन किस मात्रा में बिगड़ा है उसका विचार होता है। फलज्योतिष में तो उससे भी आगे बढ़कर केवल शरीर ही नहीं अपितु व्यक्ति, मन, बुद्धि, रंग, रूप, कद, व्यवसाय, प्रवृत्तियाँ, प्रारब्ध, संचित, भूत, भविष्य आदि समस्त बातों का विचार किया जाता है।

इस सर्वक्षण विद्या द्वारा किसी युगल से संतति किस प्रकार की होगी इसकी भी अटकल लगाई जा सकती है। प्रजोत्पादन की दैवी प्रक्रिया सुचारू रूप से चलती रहे इसी एक दृष्टि से स्त्री-पुरुषों का शरीर सम्भोग एक धार्मिक कर्तव्य बन जाता है, अन्यथा वह केवल अश्लील, दुर्गम्भयुक्त, संकट तथा संघर्षमय व्यभिचारी व्यवहार है यह हम ऊपर स्पष्ट कर चुके हैं। वह कर्तव्य स्त्री-पुरुष निभाते रहें इस हेतु ईश्वरीय माया के जादू से उस शरीर-सम्बन्ध में एक मनलुभावनी, रोमांचित अनुभूति भी जोड़ दी गई है जिसके नशे में समाज भी युवायुगल के शरीर सम्भोग को एक अनिवार्य कर्तव्य मानकर प्रतिष्ठा और सुविधा प्रदान करता है।

तथापि उस सम्बन्ध को कड़े नियमों में बंधा रखने के लिए वेदविहित विवाह संस्कार का गठन किया गया है। यूरोप के लोगों में, कृस्ती बनने के पूर्व स्त्री-पुरुष सम्बन्धों की बाबत कड़े निवंध लगे हुए थे इसका प्रमाण कृस्ती धर्मगुरु पोप उर्फ पापह महाशय के वक्तव्यों में मिलता है। समय-समय पर पापह महाशय विवाह-विच्छेद या गर्भपात आदि की बढ़ती कुरीतियों के विरुद्ध गरजते रहते हैं। क्योंकि कृस्ती बनाए जाने के पूर्व वह प्राचीन वैदिक शांकर धर्मगीठ था। इसका अधिक विवरण इस ग्रन्थ में अन्यत्र दे रखा है।

मुसलमान तथा कृस्ती बनने के पश्चात् उन लोगों में वैदिक विवाह बन्धन सब ढीले पड़ गए हैं। मुसलमानों में तो अनेक बहानों पर अनगिनत स्त्रियों से सम्बन्ध रखने पर कोई रोक-टोक है ही नहीं। इसका प्रत्यक्ष उदाहरण इतिहास में उल्लिखित असंख्य सुल्तान, बादशाह, दरबारी,

सेनानी, फकीर आदि के जनानखाने के पांच हजार, पन्द्रह हजार आदि संख्या में पाया जाता है।

उधर कृस्तियों में भी एक विवाह तोड़कर दूसरा विवाह करने की प्रक्रिया शनैः शनैः बढ़ रही है। इतना ही नहीं, विवाह बिना ही शरीर सम्भोग करने की प्रवृत्ति भी बढ़ रही है। केवल यही नहीं अपितु पाश्चात्य देशों में अप्रकट रूप से पुरुष-पुरुष युगल या नारी-नारी युगल समलिंगी सम्भोग करने में जरा भी नहीं हिचकिचाते। उनकी यह प्रवृत्तियाँ मान्य करने वाले कायदे-कानून कृस्ती सरकारों ने भी पारित कर दिए हैं। यह समलिंगी सम्भोग की निजी प्रवृत्ति या अधिकार सब जनों को विदित हों इस दृष्टि से वह व्यक्ति पाश्चात्य देशों में एक कान में एक मणि पहनते हैं ताकि समर्पितारी लोग उसकी विशिष्ट प्रवृत्ति जानकर उससे मेल-मिलाप कर सकें।

इतनी लैंगिक स्वतन्त्रता व्यक्ति को बहाल करने वाले अमेरिका देश में AIDS (Acquired Immune Deficiency Syndrome) नाम का एक भयानक रोग फैल रहा है जिसके कारण शरीरान्तर्गत रोग प्रतिकार कमता नष्ट होकर व्यक्ति सड़-गलकर मर जाता है। मृत शरीर के समीप जाने वाले किसी भी व्यक्ति को वह रोग हो सकता है। इस भय से AIDS से मृत्यु आई ऐसी आशंका या अफवाह सुनने पर उस शब्द का अंत्यविवित करने को कोई तैयार नहीं होता।

यही सब भावी भीषण परिणाम सोच-समझकर वेदों पर आधारित विवाहविधि व आचारसंहिता बनाई गई है। उसे ठुकराने वाले ईसाई, कृस्ती आदि जो नए-नए धर्म निकले हैं, उनके अनिवृत्त व्यवहार के भीषण परिणाम अभी-अभी ज्ञात होने लगे हैं। यदि यही कुरीतियाँ बढ़ती रहीं तो मानववंश का बड़ा भयानक और दुःखी अन्त होने की सम्भावना सामने दिखने लगी है।

दूसरा भी एक संकट मानव जाति का नाश कर सकता है। वैदिक संस्कृति में गोबर, गोमूत्र, कड़वे नीम का तेल, भिलावा और काजू का तेल आदि का प्रयोग होता था। अब सर्वंत्र बुआई से मछड़ी में धान या भाजी ले जाने के समय तक उन पर कीटनाशक (DDT) आदि रासायनिक मिश्रण

छिड़के जाते हैं, खेतों में रासायनिक खाद डाले जाते हैं। अब शास्त्रीय जौच से यह पता चला है कि माताओं के दूध में और स्त्री-पुरुषों के शरीर में वे रसायन खाद्य पदार्थों द्वारा या पानी द्वारा पहुँचकर मानव को रोगी तथा अल्पायु बना रहे हैं।

प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों में लिखा है कि कलियुग में पाप की मात्रा सर्वंत्र इतनी बढ़ जाएगी कि उसका भार सहन न होने के कारण पृथ्वी भी कंपित हो उठेगी। वह भविष्यवाणी सही उत्तरते हुए हम देख रहे हैं कि कारब्जानों के धुएँ से हवा दूषित हो रही है, गंदी नालियों से नदी और सागर तक का जल मलीन हो रहा है, रासायनिक प्रयोगों से अनाज और पानी खराब हो रहा है और अनिवृत्त लैंगिक व्यवहारों से भयानक रोगों का प्रसार होने की सम्भावना दिखाई दे रही है। इन संकटों से बचने का एक ही मार्ग है विद्व भर में सनातन, आर्य वैदिक धर्म की आचार-प्रणाली लागू करना।

### क्षत्रिय घरानों का विवाह सम्बन्ध

भारत में हम देखते आ रहे हैं कि यद्यपि विविध रियासतों के शासन करने वाले राजपरिवार बंगाली, मराठी, गुजराती, हिन्दु, नेपाली आदि भिन्न भाषा-भाषी थे तथापि वे निजी कुमार और कन्याओं का विवाह प्रान्तीय भाषा बोलने वाले व्यक्ति से न कराते हुए अन्य राजकुल के क्षत्रिय राजकुमार या राजकुमारी से ही कराते थे यानि वहाँ भाषा का प्रश्न गोण होता था, अपितु छत्रधारी क्षत्रिय कुल का महत्व अधिक समझा जाता था।

ठीक यही प्रथा यूरोप के इतिहास में भी दीखती है। वहाँ के ग्रीस, स्पेन, फ्रांस, पोर्चुगाल, जर्मनी, रशिया, इंग्लैण्ड आदि के राजकुल एक-दूसरे से विवाह सम्बन्ध जोड़ा करते। यद्यपि दोनों में शक्ति या विरोध हुआ करता। अतः यह प्रथा भी प्राचीन विश्वव्यापी वैदिक प्रथा का एक मोटा प्रमाण है।

सप्तसुरों से वैदिक संगीत की शिक्षा समस्त मानवजाति को दी। अतः वे सप्तसुर ही सारे मानवों के संगीत शिक्षा के मूल आधार बने हुए हैं।

इसके सम्बन्ध में Indian Literature (पृष्ठ २६७) नामक ग्रन्थ के जर्मन लेखक Weber लिखते हैं—The Hindu scale sa-re-ga-ma-pa-dha-nee has been borrowed also by the Persians, where we find it in the form of do-re-ma-fa-so-la-ci. It came to the west and was introduced by Guido d'Arezzo in Europe in the form of do-re-mi-fa-sol-lo-ti. Even the 'Gamma' of Guido (French gramma, english gamut) goes back to Sanskrit gramma and Prakrit gramma and is thus a direct testimony of the Indian origin of our European scale of seven notes.—यानी (वैदिक) "सा-रे-ग-म-प-ध-नी" सप्त सुरों के ही दो-रे-म-फ-सो-ले-नी ईरानी रूप हैं। गीडो द'अरेज्जो नाम के पाश्चात्य व्यक्ति ने ईरान से उन सप्त सुरों को उठाकर यूरोपीय संगीत में दो-रे-मी-फा-सोल-लो-नी उच्चारण से प्रचलित किया। और तो और गीडो जिस स्वरसमुच्चय को "गाम्मा" नाम देता है (फ्रेंच भाषा में जिसे ग्राम्म और आंगल में गॅमट कहते हैं।) वह भी संस्कृत "प्राम्म" और प्राकृत "गम्म" का ही रूप है। यह प्रत्यक्ष प्रमाण है कि पाश्चात्यों के सप्त सुर भारतीय सप्तसुरों पर ही आधारित हैं।"

वेवर का कथन सही है। किन्तु उसके कथन का ऊपर उढ़त किया हुआ आखिरी वाक्य हमारी दृष्टि से भ्रमपूर्ण है। वर्तमान सारे विद्वानों का मत चिल्कुल वही है जो वेवर का है। विश्व ने जहाँ कहीं भी वैदिक संस्कृत के अवशेष दिखे वे उस प्रदेश में भारत द्वारा प्रविष्ट किए गए। उससे कई अज्ञानी और कोधी लोग ऐसी अटकल बांधते हैं कि जैसे ईसाई और इस्लामी लोगों ने छलबल से निजी धर्म लोगों पर थोपे, उसी प्रकार भारत के अत्रिय भी उनके समय के अत्याचारी, आक्रमक होंगे जिन्होंने निजी वैदिक धर्म पराए प्रदेशों पर थोपा होगा।

इसी प्रकार का दूसरा एक अज्ञानी विद्वानों का वर्ण है जो भारत के वैदिक धर्मियों को आक्रमण का दोषी तो नहीं ठहराता, किन्तु वे यह

८

## वैदिक संगीत का विश्व प्रसार

विश्व के प्रारम्भ से सर्वंत्र वैदिक संस्कृति ही प्रचलित थी, इस तथ्य के हम जो सर्वांगीण प्रमाण इस ग्रन्थ में उद्धृत कर रहे हैं उनमें संगीत का भी अन्तर्भाव है। सर्वंत्र वैदिक संस्कृत ही थी अतएव वैदिक संगीत ही पाश्चात्य आदि सभी गायन-वादन पद्धतियों का मूल स्रोत रहा है। इसके प्रमाण हम इस अध्याय में प्रस्तुत कर रहे हैं।

वैदिक संगीत के सूत्र सामवेद में पाये जाते हैं, अतः सामवेद ही मानवी संगीत शास्त्र और कला का मूल स्रोत है।

सर्व विद्या और कला के देवतुल्य प्रमुख दृष्टि उत्पत्ति के समय स्वयं परमात्मा के मार्गदर्शन में तैयार हुए जैसे किसी राज्य यन्त्रणा द्वारा विविध शास्त्राओं के विद्यालय शुरू करते समय विशेष प्रशिक्षण पाये हुए तज उनमें नियुक्त किए जाते हैं। पूर्ण ज्ञानी अवस्था से मानवी जीवन का प्रारम्भ हुआ यह वैदिक धारणा पूर्णरूप से ही है। पाश्चात्य धारणा एकदम उल्टी है। यूरोपीय विद्वान प्रतिपादन करते हैं कि बन्दर से बनमानुष बना और वह अपने-आप प्रगति करता चला गया। यदि यह सही होता तो विद्यालयों में केवल छात्र लाकर छोड़ देते तब भी चल सकता था। वे अपने-आप विद्वान बन सकते थे। क्योंकि बनमानुष की अवस्था से आजकल का शहरी बालक कितना ही अधिक प्रगत होता है। किन्तु ऐसा नहीं होता। बारह-खड़ी के स्वर से पी-एच. डी. तक तजों के मार्गदर्शन में ही हर एक को पढ़ना पड़ता है। अतः विश्व के आरम्भ में हर शास्त्र के तज स्वयं ईश्वरीय यन्त्रणा ने ही दिलाए थे। संगीत क्षेत्र के देवदत्त तज थे गन्धवं। उन्होंने

समझते हैं कि विश्व में जहाँ कहीं भी वैदिक धर्म के चिह्न दिखाई दें वह भारत के प्रभाव से हुआ होगा ऐसा आधा-अधूरा अटकलपचू वे लगा देते हैं। वे यह नहीं सोचते कि आज यदि इंग्लैण्ड या जापान पर निजी संस्कृति का कोई प्रभाव भारत नहीं ढाल सकता तो उस समय भारत का प्रभाव उन दूर के प्रदेशों पर कैसे पड़ा होगा? ऊपर उद्धृत मतप्रणालियाँ तकँसंगत नहीं हैं। अतः हम एक नया स्पष्टीकरण यहाँ देना चाहेंगे।

हम सभी लोगों को यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं कि वैदिक संस्कृति अन्य भागों की भाँति किसी ने किसी पर छलबल से घोपी नहीं थी। वह तो जन्मजात, देवदत्त संस्कृति थी जिसमें कलियुग के आरम्भ तक सारे मानव पले और फूले।

महाभारतीय युद्ध के अपार संहार से वह संस्कृति विश्व के अन्य भागों में नष्टप्रायः होकर केवल भारत में ही चलती रही। अतः विश्व के अन्य प्रदेशों के लोगों को यदा-कदा उनकी लुप्त विद्याओं और कलाओं को पुनरुज्ज्वीकृत करने की इच्छा या आवश्यकता होती थी तो वे भारत के पंडित लोगों को बड़े सम्मान से ले जाते। अतएव ऐसा नहीं समझना चाहिए कि विश्व में सर्वप्रथम सम्यता का उदय भारत में हुआ और यहाँ से अन्यत्र सम्यता फैली। समझना यह चाहिए कि जो वैदिक सम्यता अन्य भागों से खंडित होकर लुप्त हो गई वह भारत में बच जाने के कारण भारत द्वारा अन्य भागों में लुप्त वैदिक संस्कृति का जीर्णोद्धार किया जाता था।

इसे हम बाढ़ का उदाहरण दे सकते हैं। मानो कि एकाएक अपार वर्षा हुई, हिमपात हुआ, नदियाँ, नाले आदि जल से भरकर बहने लगे तो मर्वंत्र पानी-पानी हो जाएगा। कुछ दिन पश्चात् बाढ़ का पानी वह जाएगा, भूमि सूखी हो जाएगी। किन्तु तालाब, सरोवर, कुएँ, नहर आदि भरे रहेंगे। उन्हीं भरे जलाशयों से ज्वेती आदि के लिए भूमि की सिंचाई की जाएगी। तालाब आदि का पानी वही होगा जो अन्य भूमि पर से वह गया था किन्तु जलाशयों में टिका रहा। वैदिक संस्कृति की बाबत यही बात ध्यान में रहे।

## साम

सामवेद ही सारे वैदिक संगीत का मूल ग्रन्थ है। उसी से पादचात्य संगीत निकला। इसका एक प्रमाण यह है कि सप्तस्वरों के समान पादचात्य संगीत की सारी परिभाषा वैदिक, संस्कृत ही है। जैसे ईसाई धर्म ग्रन्थ वायवल के प्रत्येक इलोक को साम (psalm) कहते हैं, जो इस कारण कि यूरोप में भी कृस्त काल से पूर्व “साम” का गायन ही होता था।

वैदिक संस्कृति में नृत्य, गायन, चित्रकारी, काव्य, नाट्य आदि का बड़ा महत्वपूर्ण स्थान है। सब विद्याओं के साथ वे कलाएँ भी परमात्मा की देन मानी गई हैं। ब्रह्मा, विष्णु, महेश ही संगीत के मूल स्रोत हैं। ब्रह्मा साम गाते हैं, विष्णु मृदंग बजाते हैं और नटराज शिव नृत्य करते हैं। कृष्ण मुरली बजाते हैं और सरस्वती वीणा बजाती है।

वैदिक गायनकला के स्वर, ताल आदि निश्चित होते हैं। छह मूल रागों से १२६ रागिनी (कन्याएँ) और पुत्रों का निर्माण बताया जाता है। प्रत्येक राग के कम-से-कम पाँच स्वर होते हैं। मुख्य स्वर वादी कहलाता है जिसका राजा जैसा प्रमुख स्थान होता है। उसका मन्त्री के समान महायक स्वर सम्बादी कहलाता है। उनके अन्य साथी स्वरों को अनुबादी कहा जाता है। उनके विरोधी स्वर को विसंबादी कहा जाता है।

छह मूल रागों का गायन दिन के या रात के किस समय किया जाए और किस ऋतु में किया जाए इसके निश्चित संकेत वैदिक संगीत शास्त्र में बने हुए हैं। प्रत्येक राग की अपनी देवी होती है जो उस राग पर अपना प्रभाव ढालकर उसे सम्पन्न बनाती है। (१) वसन्त ऋतु के उपःकाल में हिन्दोला का गायन योग्य माना गया है। उससे समस्त विश्व के प्रति प्रेम का भाव जागृत होता है। उस राग के गायन से मन के भावों को झूले जैसी सुखद गति प्राप्त होती है। (२) ग्रीष्म ऋतु में संध्या के समय दीपक राग गाया जाता है जिससे भूतदया की भावना जागृत होती है। (३) वर्षा ऋतु में मध्याह्न के समय मेष राग गाया जाता है जिससे धैर्य का भाव प्रकट होता है। (४) भाद्रपद और आश्विन में प्रातः भैरवी गायी जाती है जिससे शान्ति प्रतीत होती है। (५) श्री राग से सात्त्विक प्रेमभाव

१४६

जागृत होता है। यह हेमन्त ऋतु में प्रातः या शाम के सन्धिकाल में गाना ठोक समझा जाता है। (६) मालकौस राग मध्यरात्रि के लिए योग्य माना गया है।

वैदिक स्वरसंपत्तक की २२ धृतियाँ या विभाग किए गए हैं, जबकि पाठ्यात्म संगीत में वे केवल १२ ही हैं।

वैदिक संगीत के सप्तस्वर एक-एक प्राकृतिक रंग—हरा, लाल, नीला इत्यादि से जोड़ दिए गए हैं और किसी पक्षी या पशु की छवि से उनका भेत बताया गया है।

वैदिक संगीत की ७२ स्वरमालिकाएँ हैं। संस्कृत संगीत के ग्रन्थों में १२० प्रकार के ताल बताए गए हैं। नाट्य शास्त्र के प्रणेता भरतमुनि ने किसी पक्षी के मधुर कूजन में बारीकी से ३२ तालों का विश्लेषण प्रस्तुत किया ऐसी किवदंति है।

गायक को संस्कृत में भागवतार कहते हैं, जिसका अर्थ है भगवद् भवित का गान करने वाला। इससे पता चलता है कि वैदिक संस्कृति में संगीत को उपासना का साधन माना गया है त कि छठोर और कामुक भावना जागृत या प्रोत्साहित करने का। जीवन के प्रत्येक अंग में वैदिक संस्कृति ने पवित्रता और सात्त्विकता का भाव भर दिया है। संगीत सम्मेलनों को इसी कारण संकीर्तन कहा गया है। उद्देश्य यह था कि सब मिलकर ईश्वर की नीला के काव्य गाएँ।

Strabo नाम के एक प्राचीन ग्रीक ग्रन्थकार ने लिखा है कि "ध्रे स के लोगों की यानपद्धति, उनकी लय, तान, गाने आदि सारे पूर्ववर्ती प्रदेशों (यानी भारत) से निए हुए दिखाई देते हैं। भारत तक का पूरा आशियाशास्त्र का प्रदेश Bacchus यानी ज्यंत्रकेश यानी शिवपूजक या और पाठ्यात्म संगीत का अधिकार लोत वही है। एक अन्य लेखक पौर्वात्म्य मितार वहे ठाठ से बजाए जाने का उल्लेख करता है।" इनसे स्पष्ट है कि प्रसिद्ध प्राचीन ग्रन्थकार Strabo के कथन के अनुसार भी संगीत का उदयम भारत ही था और मितार भारतीय वाच ही था। इस्लामी दिवियों को या उल्लोरों को विविध रागों का या वादों का निर्माता कहा है

जो सरासर झूठ है। वैदिक संगीत तब उच्च दैवी कोटि का था जब इस्लाम का विश्व में नामोंनिशान भी नहीं था।

### इस्लामी शासन में संगीत की दुर्दशा

सुल्तान-बादशाहों के शासन में भारत में हिन्दु गायक-बादकों का सम्बन्ध दरबारी खुशहाली और रंग-रंगेलियों से आने के कारण वे पकड़-पकड़कर मुसलमान बनाए गए। इससे इतिहासकारों ने अनवधानी से और इस्लामी प्रचार की लपेट में आकर यह समझना आरम्भ कर दिया कि संगीतकला को मुसलमानों ने समृद्ध किया। वास्तविकता इसके एकदम विपरीत है। उच्च स्वर्गीय कोटि का सात्त्विक और पवित्र वैदिक संगीत इस्लामी शासन में रण्डीबाजी के रौरव नरक में घसीटा गया। इतना उसका अघःपतन हुआ। वर्तमान समय में जितने प्रसिद्ध मुसलमानी गायकों का नाम लिया जाता है वे सारे हिन्दु संगीतकारों के बंशज हैं जो प्रलोभन या छलबल से समय-समय पर मुसलमान बनाए गए।

इस्लाम में किसी कला का नामोंनिशान भी नहीं है। अतः इस्लाम में चित्रकारी के, स्थापत्य कला के, संगीत के या और किसी कला के मूल ग्रन्थ हैं ही नहीं तो मुसलमान कलाकार होंगे कहाँ से ?

संगीत की सारी परिभाषा गायन शास्त्र, गीत आदि सारे वैदिक संस्कृत परम्परा के होते हुए गायकी इस्लामी हो ही कैसे सकती हैं? इससे जो एकदम उल्टा सिद्धान्त प्रस्थापित होता है वह है कि सारी गायकी हिन्दू होने से गायक भी मूलतः हिन्दू ही हैं यद्यपि वे इस्लामी धर्म का बुका ओड़े हों।

इस्लामी आक्रमण की शत्रुता, अत्याचार, दुराचार, बलात्कार, व्यभिचार आदि को ढककर, इस्लामी आक्रमणों से भारत को बड़ा लाभ हुआ, ऐसा झूठा सिद्धान्त भारतीयों के मस्तिष्क पर थोपने के कुचक में मुसलमानों ने संगीत, स्थापत्य, चित्रकारी आदि में बड़ा योगदान देकर भारतीय संस्कृति को अपार समृद्ध किया—ऐसी धौस भारत के इतिहास में जानवू भक्त गढ़ दी गई है। इतिहास से यह बड़ा भारी खिलबाड़ है। ऐसे भ्रष्टाचारों से इतिहास को शुद्ध करना प्रत्येक विद्वान का, देशभक्त का और जागृत नागरिक का कर्त्तव्य होना चाहिए।

## तनुवाच

वैदिक संगीत में कई वाच्य ताँत, तनु या तार के होते हैं और कई बार तारों की संलया से उनका निर्देश होता है जैसे एकतारा। साधु, संन्यासी, भिखारी आदि कई बार एकतारे की भंकार में बड़े सुरीले और लयतालबद्ध गीत, भजन आदि गाते दिखाई देते हैं। सितार नाम भी सप्ततार का अप-भ्रंश है। एक सौ तारों के वाच्यों को यूरोपीय उच्चारण में सेंतॉर (Centaur) कहते हैं जो वात्तव में शततार शब्द है। यूरोपीय सिक्का भी सेंत (Cent) कहलाता है क्योंकि वह उनके रूपये का सौवाँ भाग होता है।

## संगीत

वैदिक-प्रथा में संगीत शब्द वाच्यों सहित गीत, गान और नृत्य का उद्बोधक है। दूसरे अर्थ में यह कहा जा सकता है कि गाने में या वाच्य की धून में किए नृत्य के पद्माशंख या स्वर की नियमबद्ध रचना को संगत या संगीत कहा जाता है।

विल्कुल वही शब्द यूरोप में भी पाये जाते हैं। जैसे आंगल भाषा में देखे "सिंग" (Sing), "सौंग" (Song), "सिंगर" (Singer), "सिंगिंग" (Singing) सारे गायन सम्बन्धी शब्द हैं जिनमें वही संगीत शब्द के विभिन्न रूप पाए जाते हैं। अतः इससे हम यह निष्कर्ष निकालते हैं कि प्राचीन यूरोप में न केवल वैदिक गायकी थी अपितु उसे संगीत ही कहा जाता था।

आंगल भाषा में संगीत को "म्यूजिक" (Music) भी कहा जाता है जो स्थृतया मौखिक शब्द है। हो सकता है कि आरम्भ में वह केवल गायन को ही लगाया जाता हो।

## जीव वाचा

आंगल भाषा में भौखिक को "वोकल" (Vocal) कहते हैं। वह वास्तव में "वाचन" यानि "वाचा द्वारा" इस अर्थ का संस्कृत शब्द है। नीकरी आदि चाहने वालों को या कई विद्यालयीन परीक्षाओं में लिखित परीक्षाओं के पद्धति, प्रत्यक्ष भेट में बातचीत द्वारा जीव के लिए प्रत्याशियों को

बुलाया जाता है। इसे आंगल भाषा में व्हायवा व्होसी (Viva Voce) कहते हैं जो वास्तव में "जीव वाचा" ऐसा संस्कृत शब्द है।

## गार्गल

मुंह में जल या औषधि का घूट भरकर गरारे करने की क्रिया को आंगल भाषा में "गार्गल" (Gargle) कहते हैं जो "गले से गर्ने की ध्वनि करना" इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

आंगल भाषा में निगलने के लिए "गफ्फल" शब्द है। इस्लामी परिभाषा में वही शब्द एक गीत शैली को लगाया जाता है। दोनों "गल" यानि "गला" इस संस्कृत शब्द पर ही आधारित हैं।

वैदिक प्रथा में जन्म से मृत्यु तक संगीत का जीवन से गाढ़ा सम्बन्ध होता है। प्रातः और शाम की पूजा-अर्चा, प्रार्थना, व्रतबन्ध और विवाह जैसे संस्कार और प्रेतयात्रा तक को संगीत का साथ होता है। प्रेतयात्रा के साथ संगीत वजाने में एक बड़ा अर्थ भरा हुआ है। एक जीवन पूरा कर जीव जब दूसरे जन्म की ओर बढ़ता है तो उसे प्रेमपूर्वक वाजे-गाजे के साथ विदा करना वैदिक संस्कृति सिखाती है। उस संगीत से यह भी ध्वनित किया जाता है कि परिवार के लोग अधिक दुःख न मनाएं क्योंकि मृत्यु द्वारा जीव केवल एक मुकाम से दूसरे मुकाम की ओर बढ़ा है।

## संगीत शास्त्र

वैदिक संगीत एक गहन शास्त्र है जो प्रवीण गुरु के नित्य मादंदर्शन में पारिश्रमिक अभ्यास द्वारा अनेक वर्षों में आत्मसात किया जाता है। ऐसी गुरु परम्पराओं को "घराना" कहते हैं। वह भी पूरा संस्कृत शब्द है। अतः मुस्लिम घराने का जब नाम लिया जाता है तो समझ लेना चाहिए कि मूलतः वह हिन्दु घराना है।

भारत में कई मुसलमान फकीरों की कब्रों के समुख वाजा दजाते हुए मुसलमान लोग गफ्फल और कब्वालियाँ गाते रहते हैं। इस्लामी परम्परा में मरे हुए व्यक्ति की कब्र के आगे गाना गाने का प्रयोजन ही नहीं होता। इस्लामी सिखलाई के अनुसार मृत-व्यक्ति से अन्य जीवित लोग जोई

सम्बन्ध नहीं रख सकते। कथामत के दिन केवल पैगम्बर ही सदियों के करोड़ों मृत व्यक्तियों को अल्लाह के सामने पेश करेगा। ऐसी अवस्था में दफनाए हुए मुद्दे की कब्र के सम्मुख गाना सर्वथा अनुचित और निष्फल है। मस्जिदों के पास से बाजा बजाते हुए जो जुलूस निकलते हैं उनपर मुसलमान पथराव करते हैं। इससे जाना जा सकता है कि जिन स्थलों को कब्र समझा जाता है वे कास्तब में अपहरण किए हुए मन्दिर हैं और उनमें गाने वाले व्यक्ति छलबल से मुसलमान बनाए गए हिन्दुओं की सन्तान हैं। फकीरों के नाम से बनाई गई वे कब्रें नकली हैं। उन पर किसी फकीर का नाम तक नहीं होता। मूर्तियों को दफनाकर उनके ऊपर एक-एक नकली कब्र बना दी गई है। अतः वहाँ के भवतजन मुसलमान बनाए जाने पर भी उसी निजी प्राचीन मन्दिर में भजन गायन की प्रणाली चला रहे हैं।

गम्भल शब्द का मूल "गल" यानि "गला" इस संस्कृत शब्द में जैसा पाया जाता है वैसे ही कब्बाली यह इस्लामी शब्द भी "काब्यावली" इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। काब्यावली यानि काब्य पंक्तियाँ।

### संगीत की प्रेतयात्रा

संगीत को मुसलमानों ने समृद्ध करना तो दूर रहा संगीत पर पथराव करने के और संगीत की दुर्गति करने के इस्लामी प्रकारों का उल्लेख हम पहले ही कर चुके हैं। उसी प्रकार संगीत को मारकर उसकी अन्तिम प्रेतयात्रा निकालने की भी एक घटना हुई है।

औरंगजेब जब बादशाह था (१६५८-१७०७) तब उसके दरबारी रूपाली, खुशहाली और रंग-रंगेलियों में मग्न होने के कारण उनकी लड़ाकू प्रवृत्ति कम होती जा रही थी। वे अधिकतर शाम और रात्रि का समय बैश्याओं के कोठों पर विताया करते थे। यह देखकर औरंगजेब ने एक आज्ञा-ए-निकाला जिसके अनुसार दरबारियों को बैश्याओं के कोठों पर जाने से रोका गया। इस पर नाच गाने वालों की कमाई बन्द हो गई और उनके भूखों मरने की नौबत आ गई। अतः उन गाने-बजाने वालों ने दिल्ली के चौदानी-बौक में संगीत की "प्रेतयात्रा" निकाली। तबला, सारंगी आदि को ताटों पर शब्द के कप में कफन से ढककर उसके साथ नाच-गाने वाले

छाती पीट-पीटकर रो रहे थे कि "हाय रे हाय संगीत की मृत्यु होने में हमारी कमाई का कोई सहारा नहीं रहा"। हजारों लोग उस प्रेतयात्रा में शामिल हुए। लालकिले में बैठे बादशाह और रंगजेब को उसके निकटवर्ती कर्मचारियों ने संगीत की प्रेतयात्रा का और बादशाह के हुक्म को दोषी ठहराने का समाचार दिया। इस पर सन्तुष्ट होकर औरंगजेब ने उन प्रेतयात्रियों को यह सन्देश भेजा कि "अच्छा हुआ संगीत कला मर गई। उसे इतना गहरा गाड़ दो कि वह फिर कभी पुनः जीवित न हो सके।" इस उदाहरण में जाना जा सकता है कि इस्लाम का संगीत से कितनी शत्रुता है।

### तानसेन की नकली कब्र

औरंगजेब के तीन पीढ़ी पूर्व अकबर बादशाह के समय में तानसेन रीवा के राजा रामचन्द्र के दरबार का गायक था। हर एक हिन्दु राजा पर आक्रमण कर उसे नीचा दिखाने की अकबर की प्रथानुसार रीवा का राज्य भी इस्लामी आक्रमण का शिकार हो गया। सन्धि की शर्तों में तानसेन को उसकी इच्छा के विरुद्ध मुगल दरबार का गायक होना पड़ा। वहाँ उसकी बड़ी दुर्दशा हुई। उसके गाने पर खुश होकर "वाह मियाँ—वाह मियाँ" कहने वाले मुसलमान दरबारी निजी मुँह में आधा-अधूरा चबाया हुआ पान तानसेन के खुले मुँह में ठूंस देते ताकि तानसेन को भ्रष्ट समझकर हिन्दु बिरादरी मुसलमान समझने लगे। तथापि तानसेन कभी मुसलमान नहीं बना। मुगलों की चाकरी भी उसे जबरदस्ती करनी पड़ी। उस तानसेन की मृत्यु लाहौर में हुई। और वहाँ उसका दाहसंस्कार किया गया। तथापि गवालियर के पहाड़ी किले के तले एक भ्रष्ट और भग्न मन्दिर परिसर में तानसेन के नाम से एक झूठी कब्र ही बना दी गई है। महंमद घोस नाम के एक मुसलमान दरबारी को भी गवालियर के एक भ्रष्ट मन्दिर में ही दफनाया गया है। इस्लामी कब्जे में आ जाने से उस विशाल भव्य गेरुए रंग के प्रस्तर के मन्दिर को ही महंमद घोस ने अपना महल समझा। उसकी मृत्यु के पश्चात् वह उसी इमारत में दफनाया गया हो या उसके नाम से एक झूठी कब्र ही बना दी गई हो। क्योंकि इस्लामी कब्रों पर मृतक का नाम नहीं

होता अतः यह भी हो सकता है कि हिन्दु महलों और मन्दिरों पर कब्जा करते ही इस्लामी हमलावर वहीं प्राप्त सूतियों को भूमि में गाड़कर उस पर किसी काल्पनिक फकीर के नाम से एक नकली कब्र बना देते ताकि हिन्दु लोग दुबारा उस स्थान को निजी उपयोग में न ला सकें।

इसके साथ ही तानसेन को महंमद घोस का शिष्य या शागिर्द कहने का भी एक इस्लामी धड़्यन्त्र है, जिससे मावधान रहना चाहिए। तानसेन के महंमद घोस का शागिर्द होने का कोई प्रमाण नहीं है। इसजामद्वारा संगीत समृद्ध बनाए जाने की जो खोसबाजी चल रही है उसकी ऐसी छोटी-छोटी कपोलकल्पित कढ़ियाँ जोड़ दी गई हैं। तानसेन को "मियाँ" कहना उसी कपोलकल्पित कढ़ियाँ जोड़ दी गई है। तानसेन को "मियाँ" कहना उसी धड़्यन्त्र का एक भाग है। मुम्बई की किसी संगीत प्रेमी संस्था ने एक पारितोषिक रखा है जिसे "मियाँ तानसेन सम्मान" नाम दिया गया है। इतिहास का अज्ञान होया भूठा इतिहास पढ़ाया गया हो तो पराए आक्रमणों का ठप्पा अपने आप पर अनजाने लगाए रखने में लोग कितना गवं करते हैं यह इसका उदाहरण है। एक हिन्दु गवई को "मियाँ" क्यों कहा जाए? क्या यह तानसेन की स्मृति का अपमान नहीं है?

### अमीर खुसरो

इसी प्रकार कूर अलाउद्दीन खिलजी के दरबारी अमीर खुसरो को भी बड़ा सन्त, मूफी, कवि, विविध वादों का निर्माता आदि कहकर बढ़ा-बढ़ा दिया गया है।

भारत में ब्रिटिशों के विश्व गांधी-नेहरू के नेतृत्व में जो सत्याग्रही बान्दोलन चलाया गया था उसमें खुशामद द्वारा मुसलमानों को खुश रखने के प्रयास में ऐतिहासिक सत्य की बलि चढ़ाकर यह कहा जाता रहा कि इस्लामी आक्रमणों से हिन्दुओं को नुकसान की बजाय अपार लाभ होता रहा और अभी भी हो रहा है—इतना कि हिन्दु लोग कभी उसके उक्तण नहीं हो सकेंगे। इस प्रकार का भूठा भाव भारत के गलत इतिहास द्वारा मोर्गों के गले इस तरह उतारा गया है कि सारी सरकारी नीति और शिक्षा-प्रणाली उसी भूठे सिद्धान्त के बल पर चलाई जा रही है।

उस पड़्यन्त्र के अन्तर्गत दाराशिकोह संस्कृत का बढ़ा पण्डित था।

सलीम चिस्ती, मुइनुद्दीन चिस्ती, निजामुद्दीन आदि फकीर बड़े दयालु और शुद्ध सात्त्विक आचरण के सन्त थे। अमीर खुसरो ने मूदंग के दो टुकड़े करके उन्हें तबला और डण्डे का रूप दे डाला। इस्लामी व्यक्तियों की इस प्रकार की झूठी तारीफ इतिहास में ठूंस दी गई है। उस स्तुतिगान के शोर में कोई यह कहने की भी हिम्मत नहीं करता कि अमीर खुसरो के काव्य में मुसलमानों की खूनी गरम तलवार काफिरों के बानि हिन्दुओं के रुधिर में डुबाकर ठण्डी करने की बात कही गई है।

मूदंग को काटकर तबला और डण्डा बनाए जाने की बात तो एक बेढ़ंगी अफवाह है। तबला और डण्डा दोनों आवाज और बनावट में मूदंग से और एक-दूसरे से भिन्न होते हैं। तबले की बैठक लकड़ी की होती है और डण्डे की धातु की। किन्तु मुसलमानों को क्यों निष्कारण असन्तुष्ट किया जाए, इस विचार से भारत के इतिहास में मुसलमानों के पक्ष में झूठ के ढेर पर ढेर लगा दिए गए हैं।

### यूरोप में संगीत की संस्कृत परिभाषा

पाश्चात्य देशों में संगीत की परम्परा वैदिकतथा संस्कृत परिपाठी की ही रही है। इसके कुछ उदाहरण हमने इस अध्याय के आरम्भ में कहे हैं। उसी प्रकार के अन्य उदाहरण हम यहाँ देना चाहेंगे।

भारत में जिस वाद्य को तंबोरा कहा जाता है यूरोप में इसका टंबोर (Tambour) नाम है और तंबोरा धारण कर गीत या भजन गाने वाले को यूरोप में ट्रूबॉडोर (Troubadour) यानि तंबरो-धर कहते हैं।

हारमोनियम् नाम सबको परिचित है ही। उस वाजे का नाम पूर्णतया संस्कृत होते हुए भी उसे अंग्रेजी समझने की जनसामान्य की प्रवृत्ति है। वैदिक गायन शास्त्र के सप्तसुर हैं—सा रे ग म प ध नी। यह सुर जिस वाद्य से निकलते हैं उसे संस्कृत में कहेंगे सारेगमपधनीयम्। इतने लम्बे नाम को छोटा करने के लिए "ग प ध" को उड़ाकर "सारेमोनियम्" नाम रह जाता है। अब यह ध्यान में रहे कि "सा" का उच्चार "हा" भी किया जाता है। अतः "सा" का उच्चार "हा" होने से "सारेमोनियम्" शब्द "हारमोनियम्" बन गया।

१५४

**ड्रम**

ड्रम के लिए आंगलभाषा में "ड्रम" शब्द है जो डमरू शब्द का अपभंग है। डमरू का उच्चार ड्रम होने लगा।

**बैण्ड**

कई स्थित अलग-अलग वाद्यों को एक साथ एक घुन में बजाते हैं तो उसे बैण्ड (Band) कहा जाता है। संस्कृत में उसे वाद्यवृन्द कहते हैं। उस वृन्द शब्द का उच्चारण "वृंद" और "वृन्द" से "बैण्ड" हो गया।

**पिकावली**

पाश्चात्य वाद्यवृन्द में एक बौसुरी होती है जिसे पिकावली (Piccaoli) कहते हैं। संस्कृत में कोकिला को पिक़ कहते हैं, "आवली" यानि पंकित। जिसबौसुरी में से कोकिला के स्वरों जैसे मधुर स्वर की पंक्तियाँ निकलती हैं उसे दिया गया नाम पिकावली शुद्ध संस्कृत है। यह कितना महत्वपूर्ण प्रमाण है कि प्राचीन यूरोप में पूर्णतया वैदिक संस्कृति तथा संस्कृत भाषा ही प्रसूत थी।

**ब्हायोलीन**

एक जन्मपाश्चात्य वाद्य है Violin (ब्हायोलीन)। यह "जीवलीन" संस्कृत शब्द है। जिस वाद्य को बजाते हुए उसकी मधुर ध्वनि में जीव लीन हो जाता है उस वाद्य को जीवलीन उफ़ Violin नाम दिया गया है। संस्कृत वाचा शब्द का यूरोप में Vocal तथा Viva voce आदि अपभ्रंश हम बताता ही चूके हैं। उसी प्रकार जीव शब्द आंगलभाषा में Vio ऐसा लिखा जाने लगा।

**गिटार**

यूरोप में एक तन्तुवाद्य है जिसे गिटार (Guitar) कहते हैं। यह गीत-वार शब्द है यानि गीत जाते समय बजाने का तार।

**हार्प**

एक वाचा तम्बू-चौड़े तन्तुवाद्य को यूरोप में हार्प (उफ़ हर्प) कहते हैं।

वह सर्प का अपभ्रंश हर्प (उफ़ हर्प) हुआ है। वैदिक संगीत की परम्परा में हंस वीणा, विचित्र वीणा, नारद वीणा, मधुर वीणा आदि ६४ प्रकार की वीणाएँ हुआ करती थीं जिनमें एक थीं सर्प वीणा। क्योंकि उस तिकोनी वीणा की सबसे लम्बी छण्डी सर्प के आकार की होती थी, अतः उसे सर्प-वीणा या संक्षेप में "सर्प" कहते-कहते उसी का अपभ्रंश हर्प हो गया है।

**पिआनो**

पाश्चात्य देशों में "पिआनो" नाम का एक बड़ा वाद्य होता है। वीणा शब्द का उच्चार भारत की प्राकृत परम्परा में भी "वीणा" और बीन होने लगा। पाश्चात्य देशों में बीन के बदले वियानो उच्चारण होने लगा। तत्पश्चात् वियानो का उच्चार पियानो हो गया। "पुरी" का उच्चार "बुरी" जैसे—Ainsbury, Shrewsbury, Waterbury, Sevenbury होता है, उसी प्रकार पोटैटो (Potato) को बटाटा कहा जाता है। इस प्रकार "प" के बजाय "ब" और "ब" के बजाय "प" उच्चार होने के कारण वियानों का उच्चार यूरोप में पिआनो रूढ़ हो गया।

**लिलिटिंग**

हृदय को ललचाने वाले अति मधुर संगीत को आंगल परिभाषा में "लिलिटिंग" संगीत कहते हैं। वह स्पष्टतया संस्कृत "ललित" शब्द है। संस्कृत में "ललित कला", "ललित साहित्य" आदि वाक्यप्रचार रूढ़ हैं।

इस प्रकार संगीत की आंगल परिभाषा सारी संस्कृतमूलक है यह हमने इस अध्याय में दर्शाया है। भारत से पश्चिम की दिशा में निकलें तो यूरोप खण्ड पार करके इंगलैण्ड में पहुँचा जाता है। ऐसी अवस्था में जब आंगल भाषा में भी वैदिक संस्कृति के इतने अवशेष पाए जाते हैं तो यूरोप के अन्य भागों में भी वैदिक संस्कृति होनी ही चाहिए, यह निष्कर्ष निकलता है।

आंगलद्वीपों में कृस्तधर्म का प्रसार छठी शताब्दी में हुआ। उसके पूर्व वहाँ केलिटिक उफ़ सेलिटिक सभ्यता थी। उसके प्रेम देव (Angsu Ong) अंगस ओग को (दग्ध का पुत्र) कहा जाता है। उसके हाथ में सोने की सर्पवीणा होती थी। धनुष सदृश वह सर्पवीणा प्राचीनतमकाल में भारत में होती थी।

सरस्वती के हस्त में जो बाँसुरी बताई जाती है उस प्रकार की बाँसुरी स्कॉटलैण्ड में प्राचीनकाल में होती थी। आंगलद्वीपों का उत्तरी भाग स्कॉटलैण्ड कहलाता है।

मदन उर्फ़ प्रेमदेव को वैदिक परिभाषा में अनंग कहा जाता है क्योंकि भगवान् शंकर का कोप होने पर मदन का शरीर जलकर भस्म होने के कारण वह अनंग हो गया था। आंगल द्वीपों में प्रचलित अंगस् यह अनंगस् ऐसे संस्कृत रूप का ही शब्द है। उसे दग्ध का पुत्र कहना भी समझ में आ सकता है क्योंकि भगवान् शंकर की कोधारिण में दग्ध होकर अनंग रूप में मदन पुनः सजीव हो गया।

## ६

## वैदिक छन्दशास्त्र का विश्वप्रसार

कृस्त मन् के पूर्व विश्व में वैदिक संस्कृति ही थी। इसके जो अनेक प्रमाण हैं उनमें छन्दशास्त्र का प्रमाण भी है। संस्कृत छन्द उर्फ़ काव्य का जो शास्त्र भारत में पाया जाता है वही इंग्लैण्ड में भी पाया जाता है और जब वह इंग्लैण्ड में पाया जाता है तो यूरोप तथा अन्य खण्डों में भी उसका अस्तित्व होना अनिवार्य है। आंगल भाषा में छन्द शास्त्र को प्रॉसोडी (Prosody) कहा जाता है। वह संस्कृत "प्रासादि" शब्द का बंगाली पढ़ति का इंग्लैण्ड में रूढ़ हुआ उच्चार है।

'प्रसादस्तु प्रसन्नता' यानि प्रसाद वह होता है जो प्रसन्न होकर दिया जाता है और पाने वाले व्यक्ति को भी प्रसन्न करने की क्षमता रखता है।

काव्य में गद्य से अधिक सुनने वाले को सन्तुष्ट करने का गुण होता है। उस गुण को प्रासादिकता कहते हैं। अतः आंगलभाषा में छन्दशास्त्र का "प्रासादि" उर्फ़ प्रॉसोडी नाम पड़ा।

काव्य की लय को आंगल भाषा में हिंदम् (Rhythm) कहते हैं जो वास्तव में "हिंदम्" यानि हृदय को आनन्द देने वाली या अन्तःकरण को मरन करने वाली इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

काव्य पंक्तियों के अन्तिम अक्षरों के उच्चारों की समानता जैसे—

रघुकुल रीति सदा चलि आई।

प्राण जाई पर वचन न जाई॥

में "आई" और "जाई" शब्दों में दिल्लाई देती है—उसे आंगलभाषा में Rime या rhyme कहते हैं। यह वास्तव में "हृदयंगम्" इस संस्कृत

शब्द का टटा-फूटा रूप है।

शब्द का टूटा-फूटा रूप है। अंग्रेजी भाषा के काव्य शास्त्र में जब काव्यपंक्ति का विवरण किया जाता है तो प्रत्येक भाग को फुट (Foot) कहा जाता है। “फुट” शब्द का अंग्रेजी भाषा में अर्थ है “पाद” या “चरण”。ठेठ वही शब्द संस्कृत छन्द-शास्त्र में भी प्रयोग होता है। संस्कृत या अन्य भारतीय भाषाओं में भी काव्यपंक्ति के भागों को “चरण” ही कहते हैं।

काव्यपंचित के भाग का व्याकरण है। इसमें संस्कृत के भ्रष्ट प्रादेशिक उच्चारणों से जब भिन्न-भिन्न प्राकृत भाषाएँ बनीं तो उनके अपने भिन्न व्याकरण भी बनने लगे। तथापि संस्कृत व्याकरण के कई नियम अभी तक उन प्राकृत भाषाओं के व्याकरणों में अभी भी कायम हैं जैसे सन्धि का नियम। संस्कृत में जगत्-नाथ का उच्चार जगन्नाथ होता है। यानि अगला अक्षर “न” होने के कारण पिछले “त” का भी “न” उच्चारही होता है। उसी प्रकार आंगलभाषा में In-Limitable शब्द सन्धि के कारण Illimitable (यानि असीम या अमर्यादि) कहलाता है। उसमें भी “N” का लोप होकर उसका स्थान L अक्षर ले लेता है जिसके बगला अक्षर “ल” उर्फ़ “L” है।

अतः पाणिनी का व्याकरण ही सारी मानवीय भाषाओं का मूलाधार  
माना जाना चाहिए ।

पाणिनी का ऐतिहासिक काल अनिश्चित है। कहीं ऐसा तो नहीं कि मानवों की आद्यतम देवतुल्य पीढ़ी में जैसे गन्धवं, घन्वन्तरी, विश्वकर्मा आदि विविध विद्याओं के प्रमुख हुए वैसे पाणिनी भी आद्यतम व्याकरणकार हुए। क्योंकि दशग्रन्थी ब्राह्मणों की पढ़ाई में व्याकरण ग्रन्थ भी अन्तर्भूत था। हो सकता है कि सृष्टि उत्पत्ति के समय जो वेद मानव को दिए गए उनकी भाषा संस्कृत की घड़न का स्पष्ट और अचूक विश्लेषण करने वाली पाणिनी की अष्टाध्यायी भी उस मूल दैवी संस्कृत साहित्य का ही भाग हो।

भाषा उत्पत्ति का जो विवरण पाणिनी ने निजी ग्रन्थ के आरम्भ में दिया है—कि शिवजी के छमलु के नाद से विविध मूलाक्षर प्रकट हुए—उससे भी पाणिनी भाषाशास्त्र के आड़मस्ति मिट डोते हैं।

हो सकता है कि उस मूल पाणिनी के नाम से ही व्याकरण की शिक्षा की गई स्थापित होकर उसके सारे पीठाधीश आगे भी पाणिनी ही कहलाते

हों। अतः पाणिनी के ग्रन्थों में यदि व्यक्तिवाचक कोई उल्लेख हो तो हो सकता है कि उस नाम के व्यक्ति अति प्राचीनकाल में भी हुए हों या वह नाम केवल काल्पनिक हो या मूल पाणिनी के व्याकरण के अगले संस्करणों में उस परम्परा को छलाने वाले अगले किसी पीढ़ी के पाणिनी ने वह नाम जोड़ दिया हो। इतिहास संशोधन में ऐसी कई बातों का विचार करना पड़ता है।

पाश्चात्य काव्य और छन्दशास्त्र वैदिक परम्परा पर ही आधारित हैं। इसका एक और प्रमाण देखें। कवि अर्थ के आंगल भाषा में पोएट् (Poet) और बार्ड (Bard) शब्द हैं, जो दोनों संस्कृत हैं। प्राचीन वैदिक राजाओं के दरबार में “भाट” हुआ करते थे। उसी का उच्चार आंगल भाषा में पोएट् हुआ। दूसरा शब्द ‘बार्ड’ भी संस्कृत है। पृथ्वीराज चौहान के दरबारी कवि “चाँद” को “बर्दाई” कहा जाता था। उस बर्दाई का ही आंगल रूप बार्ड है।

राजा या सैनिकों के शौर्य, पराक्रम आदि गुणों का बखान कर श्रोताओं के मन में त्याग, देवभक्ति, वीरता आदि की भावना जागृत करने वाले भाटों के काव्य को मराठी के “पोवाडा” कहते हैं। अंग्रेजी में उसे बैलड (Ballad) कहा जाता है। वह शब्द “बल+द”, “बल देने वाला” या “बल बढ़ाने वाला” ऐसा संस्कृत शब्द है।

आंगन काव्य परम्परा में १४ पंक्तियों का एक कविता प्रकार होता है जिसे Sonnet कहते हैं जो “सुनीत” शब्द का बिगड़ा उच्चार है।

१०

## विश्व के सिक्कों की संस्कृत शब्द प्रणाली

कृत्पूर्व काल तक सारे विश्व में संस्कृत भाषा और वैदिक शासन पद्धति ही प्रचलित थी इसका प्रमाण विविध देशों के सिक्कों में पाया जाता है। विविध देशों की द्रव्यमूल प्रणाली सारी संस्कृत है।

कई देशों में कृत्ती या इस्लामी शासक अधिकार रुढ़ होने पर भी वैदिक परमरा के प्रभाव के कारण उन्हें निजी सिक्कों पर संस्कृत अक्षर और लहमी आदि की प्रतिमा खुदवानी पड़ती है। उदाहरणार्थ महमूद गजनवी के शासन के ऐसे कई सिक्के पाए गए हैं।

किन्तु वर्तमान इतिहासकारों ने अज्ञानतावश या जानवूभकर उसका गलत अर्थ लगाया। कोई समझने लगे कि महमूद गजनवी ने भले ही अत्याचार किए हों, मन्दिरों को तोड़ा हो, हिन्दुओं को कत्ल किया हो, उन्हें जूटा हो, बन्दियों को गुलामों के नाते बेचा हो, हिन्दु स्त्रियों पर इस्लामी सेना द्वारा सामूहिक बलात्कार करवाया हो, फिर भी वह संस्कृत का बड़ा भारी बिदान था, या संस्कृत-भाषा के प्रति उसका गहरा लगाव था, या वह हिन्दु-मुस्लिम एकता का पुरस्कर्ता था, इत्यादि-इत्यादि।

शांघाई-नेहरू युग में कांग्रेस नेता, कांग्रेस सरकार, मुसलमान जनता आदि को तुष्ट कर बन, उपाधियाँ, अधिकार, पद आदि पाने के लालच में इतिहासज्ञों ने समय का लाभ उठाकर कुछ ऐतिहासिक तथ्यों का ऊपर कहे बनुसार बनाया और छट-पटांग अर्थ लगाकर अपना उल्लू सीधा करने में कोई कसर नहीं छोड़ी।

देशों-प्रदेशों के द्रव्य, सिक्के आदि के नाम संस्कृत होना कोई आश्चर्य

की बात नहीं, जब कृतयुग से कलियुग तक के दीर्घ समय में संस्कृत भाषी वैदिक अश्रियों का ही विश्व में शासन रहा।

आंगल भाषा में सिक्के को कॉइन (Coin) कहते हैं। कॉइन 'कनक' (यानि सुवर्ण) शब्द का टेढ़ा-मेढ़ा रूप है। यदि Coin शब्द में C का उच्चार 'स' किया जाय तब भी 'सॉइन' यह 'सुवर्ण' शब्द का ही टूटा-फूटा रूप दीखता है।

प्राचीनकाल में जब सर्वंत्र समृद्धि होती थी तो सुवर्ण से ही सारे लेन-देन का मूल्यांकन होता था। "सर्वे गुणाः कांचनमाश्रयन्ति" कहावत से भी यही प्रतीत होता है। जिसके पास अधिक सुवर्ण होता था उसी को सब प्रकार से बड़ा मानने की बात उसमें कही गई है।

चलते-चलते हम यहाँ एक अर्थशास्त्र का नियम भी बता दें कि जिस राष्ट्र की आर्थिक अवनति होती है उसके राष्ट्रीय सिक्के का धातु भी घटिया होने लगता है। उदाहरणार्थ सुवर्ण के सिक्कों का लोप होकर चाँदी के सिक्के बने, फिर ताँबे के, कागज के या अल्युमिनियम् इत्यादि घटिया धातु या वस्तु के होने लगते हैं।

नगद पैसे को आंगल भाषा में 'कैश' 'Cash' कहते हैं जो 'कांस्य' धातु का अपभ्रंश है। हो सकता है प्राचीनकाल में आंगल भूमि में कांसे के सिक्के बनते हों।

द्रव्य को आंगल भाषा में 'मनि' (Money) कहते हैं जो 'मान' यानि मूल्य का माध्यम या नाप इस अर्थ से रूढ़ हुआ।

रूपये, रुपियर आदि शब्द रौप्य यानि चाँदी पर से पड़े हैं। अतः रुपिया चाँदी का ही होना चाहिए। तथापि वर्तमान आर्थिक अवनति का इसी से अनुमान लगाया जा सकता है कि आजकल के रूपये में चाँदी नाममात्र रह गई है।

धन या द्रव्य को भारत में 'पैसा' कहते हैं और किसी एक सिक्के को भी पैसा कहते हैं। कुछ वर्ष पूर्व पैसा ताँबे का होता था। आजकल अल्युमिनियम् आदि हल्की धातु का बनता है। व्यक्ति या समाज, संस्थान, संगठन आदि की पूरे पूँजी को भी 'पैसा' कहा जाता है। उसी का त्रिमढ़ा रूप फॉस में 'पिंडस्त्र' रूढ़ है।

स्पेन में तथा स्पेन का वर्धिकार जिन-जिन देशों में रहा उनमें पैसे को या किसी सिक्के को 'पैसो' कहा जाता है।

सऊदी अबूस्थान के रुपये को 'रियाल' कहा जाता है। वैदिक प्रथा में राया को राया भी कहा जाता है। रायगढ़, रायपुर, रायसेन, रायरत्न आदि शब्द इसके साक्षी हैं। अतः रायल उक्त 'रियाल', यह राया का (सिक्का) शब्द इसके साक्षी है। यह एक बड़ा प्रमाण है कि सऊदी अबूस्थान के इस्लाम-इस अर्थ में हूँड है। यह एक बड़ा प्रमाण है कि सऊदी अबूस्थान के इस्लाम-पूर्व शासक संस्कृतभाषी वैदिक अक्षिय थे।

इस देश के सिक्कों को 'रुबल' कहते हैं। वह 'रॉय-बल' शब्द से पड़ा है। जिस सिक्के को राजबल प्राप्त है या जो सिक्का राजबल का प्रतीक माना जाता है वह 'रुबल' कहलाया।

जांगल भूमि के सिक्के भी सारे संस्कृत नामावली धारण करते हैं। 'गिनी' नाम का सोने का जांगल सिक्का इक्कीस शिलिंग मूल्य का होता था। वह 'गिनना' उक्त 'गण' या गणन आदि अर्थ से पड़ा।

जांगल देश के सुवर्ण के एक सिक्के को सौव्हरीन (Sovereign) कहते थे। यद्यपि जांगल प्रणाली के अनुसार उसका उच्चार सौव्हरीन किया जाता है, तथापि उस शब्द के सारे जांगल अक्षरों का उच्चार 'स्व-राजन्' होता है। इसी कारण 'सौव्हरिनटी' (Sovereignty) शब्द वास्तव में 'स्व-राजन्-इति' ऐसा पूरा संस्कृत है।

इंग्लैण्ड में 'पौण्ड स्टलिंग' नामका एक सिक्का है। वह 'पौण्ड स्तर निंग' ऐसा संस्कृत शब्द है। भगवद्गीता के 'पौण्डदधमौ महाशंखं भीमकर्मा बृकोदर' वचन से प्रतीत होता है कि किसी भारी या महत्वपूर्ण (वजनदार) वस्तु को श्रावीन वैदिक परम्परा में 'पौण्ड', यह विशेषश लगाया जाता था। उसी का बिगड़ा प्रचलित उच्चार पौण्ड है। उसके ऊपर शिलिंग का छपा होने से वह पौण्ड (यानि भारी) स्तर का शिलिंग कहलाया। अतः उस सिक्के को पौण्ड उक्त 'पौण्ड स्तरलिंग' यह सार्थ नाम पड़ा।

उसी प्रकार जांगल भूमि में भारी वजन को भी 'पौण्ड' कहते हैं अर्थात् वह भी पौण्ड शब्द का ही प्रचलित जांगल प्राकृत रूप है।

पौण्ड स्तरलिंग के २० भाग किए गए हैं। प्रत्येक भाग एक शिलिंग कहलाता है। ऐसे २० शिलिंग मिलाकर एक पौण्ड स्तरलिंग बन जाता है।

इससे तो हमारा निष्कर्ष और भी पक्का साबित होता है। क्योंकि २० शिलिंगों को (यानि शिलिंगों को मिलाकर) एक बड़े स्तर का यानि पौण्ड उक्त 'पौण्ड स्तरलिंग' बनता है। शिलिंग से कम मूल्य के सिक्के को 'पैस्स' या 'पेनि' कहा जाता है जो 'पण्स' (यानि एक पैसा) ऐसा संस्कृत शब्द है।

डोरोथी चैपलीन लिखती है कि, "प्राचीन भारत में मोने या चाँदी के सिक्के को 'नाणा' कहते थे। क्योंकि उनके ऊपर पार्वती की या पार्वती और महादेव की प्रतिमा होती थी"। मराठी भाषा में अभी भी सिक्के को 'नाणे' कहते हैं।

ईरान आदि देशों में प्राचीनकाल में सिक्के को दीनार कहते थे। दीनों का आधार या दैनन्दिन जीवन का आधार, इस अर्थ का वह शब्द है।

में पश्य शब्द का ही अपभ्रंश स्कोप ऐसा उल्टा हो गया है। स्पेक्ट्रंस्पेक्ट्रुलर, स्पेक्ट्रम (Spectacular, Spectrum) आदि शब्दों में भी वही देखने का आ निरीक्षण करने का भाव है।

इण्ट्रॉस्पेक्शन (Introspection) यह अन्तर्पृथक् यानि अपने भीतर (अन्दरूनी) निरीक्षण करना इस अर्थ का संस्कृत मूलक शब्द है।

मीटर (metre) शब्द पाश्चात्य लेखन में मात्रा (उफ़ मेत्रे) ऐसा लिखा जाता है। उससे वह 'मात्रा' यह संस्कृत शब्द सिद्ध होता है। नाप के अर्थ से 'मात्रा' शब्द वैदिक व्यवहार में आयुर्वेद, कपड़े का व्यापार, काव्य, संगीत आदि भिन्न-भिन्न शाखाओं में प्रचलित है। पाश्चात्य गणित में 'परिमिटर' शब्द है जो वस्तुतः संस्कृत 'परिमात्रा' शब्द है। पैरमीटर नाम का अन्य शब्द भी नाप के अर्थ का ही है।

थर्मोमीटर (Thermometre) शब्द वस्तुतः धर्ममात्रा ऐसा संस्कृत है। धर्म का अपभ्रंश 'धर्म' हुआ है। धर्म या धार्म ऊर्णता को कहते हैं।

बैरोमीटर यह 'भार मात्रा' शब्द है। हवा का दबाव कितना है इसका नाप इस यन्त्र से जात होता है।

इस प्रकार जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में प्राचीनकाल से रुढ़ तोल और नाप की संस्कृत भाषा-प्रणाली यह सिद्ध करती है कि अनादिकाल से कृस्त-धर्म के प्रसारतक विश्व में सर्वत्र वैदिक संस्कृत और संस्कृत भाषा ही थी।

पाठकों को संशोधन तथा अन्वेषण की दिशा बतलाने के लिए ऊपर कुछ उदाहरण दिए गए हैं। अधिक चिन्तन, मनन, शोध आदि करने पर और कई उदाहरण मिलेंगे। अतः कोई पाठक यह न समझ बैठे कि इतने ही सीमित उदाहरण हैं।

## ११ वजन और नापों के प्राचीन संस्कृत नाम

विश्व भर के नापों और वजनों के नाम संस्कृत में हैं। यह एक और प्रमाण है कि वैदिक संस्कृति सारे विश्व में फैली थी।

इस मम्बन्ध में हम पहले ही देख चुके हैं कि पौण्ड नाम का आंगल देश में प्रयोग होने वाला वजन वास्तव में संस्कृत 'पौङ्ड्र' शब्द का विगड़ा रूप है।

ओण्डि आदि तौलने के लिए ऑंस (Ounce) नाम का आंगल वजन होता है। वह वास्तव में 'अंश' (यानि 'भाग') इस अर्थ का संस्कृत शब्द है।

डेकाग्राम (दशग्राम) Centigram आदि नाप या वजन दशग्राम, शतग्राम ऐसे संस्कृत हैं।

वही संस्कृत आँकड़े सर्वत्र प्रयोग होते आ रहे हैं। जैसे सेण्टिपीड (Centipede) नामक एक कीटक है जो 'शातपाद' ऐसा संस्कृत नाम है।

पेटेंगॉन (Pentagon), ऑक्टगॉन (Octagon) आदि शब्द भी वंचकोण, ब्रह्मकोण आदि पूरे संस्कृत ही हैं। केवल उनका उच्चारण कुछ विहृत बन गया है।

डॉक्टर लोग शरीरान्तर्गत हृदय या नाड़ियों की धड़कन आदि आँकड़े के लिए दोनों कानों में रबर की नलियाँ लगाकर रोगी के शरीर की जांच करते रहते हैं। वस नलियन्त्रणा को पाश्चात्य परिभाषा में 'स्टेथोस्कोप' (Stethoscope) कहा जाता है जो 'स्थितिस् पद्यति' का टेढ़ा-मेढ़ा रूप बन गया है।

बायोस्कोप (Bioscope), टेलिस्कोप (Telescope) आदि शब्दों

१२

## आधुनिक शास्त्रों की संस्कृत परिभाषा

वर्तमान सामान्य सावंजनिक धारणा यह है कि आधुनिक काल में हस्ती देशों ने भौतिकशास्त्र और यन्त्रनिर्माण आदि में प्रगति करने के कारण शास्त्रीय परिभाषा सारी उनकी अपनी यूरोपीय ही होनी चाहिए।

वह निष्कर्ष महीनहीं है। कृत, त्रेता, द्वापर आदि युगों में मानव द्वारा समस्त विद्या और कलाओं पर प्रभुत्व पाने के कारण शास्त्रीय परिभाषा आज भी लगभग वही है जो प्राचीन संस्कृतभाषी काल में थी। क्योंकि कृतयुग में निर्माण की गई मानवी पीढ़ी सारी विधा और कलाओं में देवों के समान प्रवीण थी। अतः आज के शोधों और यन्त्रों आदि के नाम प्राचीन-काल से संस्कृत ही चले आ रहे हैं। जिन शोधों या यन्त्रों को हम आधुनिक मानते हैं वे प्राचीनकाल में भी हो चुके थे। अतः उनकी परिभाषा प्राचीन-काल से ही प्रचार में थी। वीच में कुछ समय तक वह परिभाषा ढकी रही। अब फिर उसी परिभाषा का पुनरुत्थान हुआ है।

हमि कीटनाशक रसायनों का ही उदाहरण लें। इन्हें anti-biotics कहते हैं। जीव शब्द का ग्रीक अपभ्रंश 'बीव' हुआ। यद्यपि bio लिखकर उसका उच्चारण आजकल 'बीव' के बजाय 'बायो' किया जाता है। उस शब्द के आरम्भ का भाग अंटाय (anti) कहलाता है जो वस्तुतः 'अन्ती' (यानि अन्त करने वाला) है। तो 'अन्ति-जीव' उफं जीवांतक, यह शब्द आज की पाइचात्य परिभाषा में अनेक क्षेत्रों में भारी मात्रा में प्रचलित है। अंटाय का अर्थ आंग्ल भाषा में 'विरोधी' भी होता है, जो 'अन्त' करने वाले के अर्थ में संस्कृत मूलक है।

छिद-छिन यानि छेद करना, काटना, मारना इस अर्थ का संस्कृत शब्द है। इसका भी प्रयोग वर्तमान युग की पाइचात्य परिभाषा में विपुल मात्रा में होता रहता है। उसे वे Cide लिखकर उसका उच्चार संस्कृत पढ़ति से 'छिद' न करते हुए 'साइड' करते हैं। अतः यह स्व-छिद Suicide (यानि आत्महत्या), पितृछिद Patricide (पिता की हत्या करने वाला), मातृछिद Matricide (माता का हत्यारा), कीटनाशक (Insecticide), जन्तुनाशक (Germicide), कीटनाशक (Pesticide), आदि कितने ही शब्द हैं। उल्लिखित रसायन आधुनिक कारखानों में बनते हैं। अतः उनके नाम सारे संस्कृत भाषा से लेने पड़ते हैं क्योंकि प्राचीनकाल में युगों-युगों में सारे मानवों के पूरे व्यवहार संस्कृत में ही चलाए जाते थे।

आजकल घर-घर में रेडियो (Radio) और टेलिविजन (Television) मनोरंजन, वार्ता और ज्ञान-प्रसार के यन्त्र लगे होते हैं। इन यन्त्रों के भी नाम संस्कृत हैं जैसे रेडियो (Radio)। यह 'र व द्यु' यानि आकाशवाणी या आकाशध्वनि अर्थ का शब्द है जिसमें 'रव' यानि 'ध्वनि' और 'द्यु' यानि आकाश।

टेलिविजन (Television) यह "तलवीक्षण" संस्कृत शब्द युगल है। आंग्ल भाषा में Tele (टेली) यानि "तल" शब्द "दूर" के अर्थ से लड़ है। जैसे दूरध्वनि (Telephone), दूरसन्देश (Telegraph), दूर-सम्पर्क (Tele-communication) इत्यादि। तथापि उसका मूल संस्कृत अर्थ है किसी वस्तु का "तल"। जैसे सागरतल, घरातल, रसातल, सरोवर का तल, घड़े का तल इत्यादि। किसी वस्तु का तल उसकी अन्तिम मर्यादा होती है। उससे दूर क्या हो सकता है? इसी दृष्टि से आंग्ल भाषा में "तल" का अर्थ "दूर" हुआ और Television में उसी अर्थ में "तल" उफं "टेली" शब्द जुड़ा हुआ है।

इसी शब्द का दूसरा भाग है vision (विजन)।

आधुनिक विद्युतशास्त्र में विद्युतप्रवाह को "करंट" (current) कहा जाता है जो आंग्ल भाषा में लड़ हुआ चूक उच्चार है। क्योंकि आंग्ल वर्णमाला में 'C' अक्षर का उच्चार 'स', 'श' या 'ष' भी होता है। यह बात ध्यान में रखकर Current शब्द का उच्चार "सख्त" किया जाए

तो पता चलता है कि वह संस्कृत शब्द है क्योंकि सरन्त, सरिता, संसार आदि शब्द प्रवाही वस्तु के द्योतक होते हैं।

नोटरगाड़ी का आंगन शब्द भी ऊपर कहे नियम के अनुसार "सर" ऐसा उच्चारा जाए तो उसकी वास्तविकता का पता चलता है। वाहन का गुण ही सरना होता है। अतः आंगन उच्चार "कार" ठीक नहीं है। "सरने वाली" इस अर्थ से car शब्द मूलतः संस्कृत "सर" शब्द ही है।

ज्वनि उर्फ आवाज के अर्थ से "सोन्" शब्द आधुनिक पाश्चात्य परिभाषा में प्रयुक्त होता है। जैसे Supersonic, ultra-sonic इत्यादि। हिन्दी में वही शब्द सुनना, सुनाना आदि रूप घारण करता है। वह सारे संस्कृतमूलक हैं। संस्कृत में 'श्रवण', 'श्राव्य' इत्यादि शब्द हैं उन्हीं का आंगन, केवल आधुनिक भाषा में सोन् या सों आदि उच्चारों से प्रयोग होता है।

पाश्चात्य प्रणाली के पुरातत्व में डाविन के उत्क्रान्तिवाद को प्रमाण मानकर बन्दर का शरीर बदलते-बदलते मानव शरीर "उत्क्रान्त" हुआ, ऐसी मान्यता रुढ़ है। हम उसे नहीं मानते। प्रत्येक जीव मात्र का सृजन ईश्वर ने (या "प्रकृति" ने कहें) स्वतन्त्र रूप से किया है। तथापि जिन मक्टों से मानव बने, ऐसा आधुनिक विद्वान मानते हैं, उनके नाम भी यथोगवश पाश्चात्य विद्वानों ने "शिवपिथेकस्" (Shivapithacus) और "रामपिथेकस्" (Ramapithacus) आदि रखे हैं। वैदिक देवताओं के नाम उनकी पुरातत्त्वीय परिभाषा में रुढ़ होना भी प्राचीन विश्व में वैदिक संस्कृति के प्रसार और प्रभाव का एक ठोस प्रमाण है। लाखों वर्ष पूर्व पृथ्वी पर भयानक महाकाय पशु धूमते थे। उन्हें पाश्चात्य प्रणाली में "दिनोसार" कहते हैं जो स्पष्टतया "दानवासुर" यह वैदिक पौराणिक कथाओं से ही लिया हुआ शब्द है।

आधुनिक विज्ञान में आणविक शक्ति का पता लगा है। उस आणविक शक्ति का प्रयोग युद्ध में, कारखानों में, विद्युत् उत्पादन में, रोगोपचार इत्यादि में किया जा रहा है। उस विज्ञान में अणु को मॉलेक्यूल (molecule) कहते हैं। वस्तुतः वह शब्द "मूल कणाना कुलम्" इस अर्थ का "मूलकुल" ऐसा संस्कृत ही है। परन्तु उसका उच्चार यूरोपीय ढंग से "मनिक्यूल" ऐसा रुद्ध हुआ है।

उसी प्रकार परमाणु को अटम् (atom) कहा जाता है। वह वास्तव में आत्मा शब्द है। मानव शरीर का जैसा अदृश्य किन्तु सचेत आत्मा होता है उसी प्रकार जड़ जगत में मिट्टी आदि जो पदार्थ हैं उनका मूल, सचेत, सम्बेदनाक्षम कण भी अटम् (आत्मा) ही कहलाता है।

वर्तमान समय में सैकड़ों मील दूर प्रवास कर प्रहार करने वाले प्रभावी "मिसाइल" (missile) नाम के अस्त्र शब्द पर छोड़े जाते हैं। वह missile संस्कृत "मूसल" शब्द है। उसी से महाभारत का एक भाग "मोसल पर्व" कहलाता है। यादवों पर मूसल गिरकर महान् संहार होने के कारण यादवों को द्वारिका प्रदेश छोड़ना पड़ा। उसी भीषण परिस्थिति का वर्णन मूसल पर्व में आता है। मूसल के आकार का वह अस्त्र होने के कारण उसे 'मूसल' कहा जाता था। उसी का बिगड़ा हुआ आधुनिक उच्चार है "मिसाइल"।

संस्कृत देववाणी होने के कारण उसका ढाँचा तो आदर्श बना हुआ है ही किन्तु उस भाषा द्वारा क्रषि-मुनियों ने कहे तथ्य भी बड़े शास्त्रीय, सनातन और ज्ञाश्वत् हैं। उदाहरणार्थ "जगत्" शब्द लें। "जनात्" का अर्थ है "वह जो गतिमान" यानि "अस्थिर" है। यहाँ प्रतिक्षण परिस्थिति बदलती रहती है। मस्तिष्क में चलने वाले विचार, धमनियों में बहने वाला रुधिर, पाचनक्रिया, शरीर के कण आदि सब में बदल होती रहती है। उसी अर्थ का दूसरा शब्द है "संसार"। "संसरति-इति" यानि जो प्रवाह के समान गतिमान होता है। इस प्रकार प्रत्येक संस्कृत शब्द में उसके अर्थ की पूरी व्याख्या अन्तर्भृत होती है।

चन्द्र, सूर्य, तारे, ग्रह आदि सभी में हलचल, अस्थिरता, चेतना, अदल-बदल अटल है। कोई एक व्यक्ति लेख या पत्र लिखकर छोड़ दे और कुछ समय के पश्चात् उसे पढ़े तो वह अवश्य उसमें कुछ बदल करना चाहेगा, क्योंकि वीते समय में उसके विचार बदल गए होते हैं। अतः उस समय जो आलेख जैचा था या योग्य प्रतीत हुआ था वह अब कुछ समय पश्चात् अयोग्य लगने लगता है।

अन्य भाषाओं की भाँति संस्कृत शब्दों के अर्थ काक्तालीय न्याय से ऊटपटांग नहीं बैठाए गए हैं। देवभाषा संस्कृत में प्रत्येक मूल धातुओं के कुछ अर्थ हैं। उन्हीं अर्थों का आविष्कार विविध धातुसाधित शब्दों में होता है।

१३

## पाश्चात्य प्रणाली की पाठ्य-पुस्तकों की संस्कृत परिभाषा

पाश्चात्य विद्याशाखाओं के नाम संस्कृतमूलक होना भी वैदिक संस्कृति के प्राचीन विश्व प्रसार का एक महत्वपूर्ण प्रमाण है। वैदिक संस्कृति के अन्तर्गत ऋषि-मुनियों के जाग्रत्म में शिष्यगण विद्याजीवन हेतु कई वर्ष तक निवास करते थे। वहाँ बोलचाल और पढ़ाई संस्कृत में होने के कारण विविध विद्याशाखा और ग्रन्थों के नाम संस्कृत में ही होना अनिवार्य था। आश्चर्य है कि वही नाम अभी तक है। यह इस बात का प्रमाण है कि विश्व के बारम्ब से हृत, त्रेता तथा द्वापर युगों में सारे विश्व की शिक्षा संस्कृत में ही होती थी।

मानसशास्त्र का उदाहरण लें। इसे अंगल भाषा में "सॉयकॉलोजी" कहा जाता है जो psychology ऐसा लिखते हैं। उसके आरम्भ का अक्षर p फालतू पढ़ गया है जिसका उच्चारण नहीं होता। उसी प्रकार मन को "सायची" (psyche) कहते हैं किन्तु उसमें भी p अक्षर का उच्चार नहीं किया जाता। वह "सायची" शब्द संस्कृत 'शोच' का अपभ्रंश है। वास्तव में वह "शोच-लग" याने मन किस तरह "शोचता" है इस प्रश्न से "लगी" (संलग्न) विद्या है। अतः सॉयकॉलोजी यह "शोच लग" ऐसा संस्कृत शब्द है।

पूरोपीय परिभाषा में "लग" शब्द का ही लोंजी यह विकृत रूप बायालौंजी, जूलौंजी ऐसी कई विद्याशाखाओं को लगाया जाता है।

खगोल ज्योतिष को अंगल भाषा में अस्ट्रॉनॉमी (astronomy) कहते हैं जिससे "तारा" (उर्फ़ तारका) यह संस्कृत शब्द है। अंगल शब्द "स्टार" (star) और इस्लामी शब्द "सितारा" सभी "तारका" इस संस्कृत शब्द के अपभ्रंश हैं।

गणित को अंगल भाषा में "मैथेमैटिक्स" (mathematics) कहते हैं। "मध्य-मस्तिष्क" (यानि मस्तिष्क का अंकड़ों के उलझन से मन्थन कराने वाला विषय) इस अर्थ का शब्द है।

अंकगणित को अंगलभाषा में अरिथ्मेटिक (arithmetic) कहते हैं जो "अर्थमानिक" यानि "द्रव्य का नाप-तोल-हिसाब-किताब" इस अर्थ का शब्द है।

भूमिति को अंगल भाषा में "ज्यामेट्री" (geometry) कहा जाता है जो वास्तव में संस्कृत "ज्या-मात्रा" यानि "भूमि की नपाई" इस अर्थ का शब्द है।

वनस्पतिशास्त्र का "बॉटनी" (Botany) ऐसा अंगल नाम है। हिन्दी की आम बोलचाल में पेड़ को बूटा कहा जाता है। उसी प्रकार आयुर्वेदिक औषधियों को "जड़ी-बूटी" कहा जाता है जिसमें "मूल" को "जड़" कहते हैं और बूटी से पेड़ के पत्ते आदि का निर्देश होता है। अतः ऐसा प्रतीत होता है कि मूल संस्कृत "बुटं-बुटे-बुटानि" आदि रूपों से विविध प्रकार के वृक्षों के अध्ययन के विषय का नाम बुटनि उर्फ़ बॉटनी पड़ा हो। आगल शब्दकोष में उस शब्द की व्युत्पत्ति फैच, लैटिन् और ग्रीक बतलाई जाती है किन्तु वे सभी भाषाएँ संस्कृत की शाखाएँ होने के कारण और बूटा, जड़ी-बूटी आदि शब्द-प्रयोग भारतीय बोलचाल में रूढ़ होने के कारण बूटा शब्द संस्कृत ही होना चाहिए।

आजकल कॉलेजों में पढ़ाए जाने वाले गणित विषय के अन्तर्गत ट्रिग्नोमेट्री (Trigonometry) नाम का विषय होता है। वह त्रि-गुण मात्रा या त्रिकोण मात्रा इन दोनों अर्थों में पूर्णतया संस्कृत है।

भौतिकशास्त्र को "फिजिक्स" (Physics) कहा जाता है जो संस्कृत "पद्धय" इस शब्द का बिगड़ा रूप है। मानव शरीर की पाँच जानेन्द्रियों से जिन पार्थिव पदार्थों को "देखा" या अनुभव किया जाता है वही फिजिक्स

विषय में अस्तमृत होने के कारण उन्हें प्रत्यक्ष दिखने वाले या अनुभव होने वाले इस अर्थ से पश्य (Pashya) कहते-कहते उसका अपभ्रंश "फिजिक्स" बन गया।

रसायनशास्त्र का आगल नाम केमिस्ट्री (Chemistry) है। प्राचीन-काल में अन्य धातुओं को सुबर्ण में बदलने के शास्त्र को "अल्केमि" कहते थे। उसमें "अल्" यह निरर्थक अरबी उपपद है। "केमि" यह शब्द ही रसायनशास्त्र तथा "हेमक्रिया" यानि दूसरी धातुओं को सुबर्ण में बदल देने वाली रासायनिक क्रिया से पड़ा है।

यूरोपीय शिक्षा शास्त्राओं में "स्त्री" अन्त्यपद कई विषयों को लगता है जैसे स्टॉटिस्ट्री, केमिस्ट्री इत्यादि। वह "शास्त्र" शब्द का अपभ्रंश है।

आगल गणित में संख्याओं को मिलाना हो तो उसे "अॅड" (add) कहते हैं जो "अधिक" इस संस्कृत शब्द का ही आधा अधूरा रूप है। भाग देने को "डिवाइड" (divide) कहते हैं जो "द्विविध" शब्द है।

एक से दस तक के अंकों के नाम, जो यूरोपीय परिभाषा में हैं, वे सभी भाग सारे संस्कृत अंकानामों के ही अपभ्रंश स्पष्टतया दिखाई देते हैं ज्योतिक लाखों वर्ष तक विद्य के लोगों की शिक्षा संस्कृत में ही होती थी।

ज्योतिषी, विज्ञानी, कलिग्राफी आदि सारे शब्द भी कैसे संस्कृत-मूलक हैं उसका भी हमने इस अन्त में अन्यत्र निर्देश किया है।

किसी उद्दोग में विविध कारोबार के आंकड़े उपलब्ध कराने वाली विद्याशास्त्र को स्टॉटिस्टिक्स (Statistics) कहते हैं जो 'स्थितिस्-तक्षति' इस अर्थ से बना संस्कृत शब्द है। पूरी स्थिति को आंकड़ों के द्वारा आंकना या जानना यह स्थितिस्-तक्षति का अर्थ है।

## विश्व प्रसूत वैदिक विद्या प्रणाली

वर्तमान यूरोपीय शिक्षा पूर्णतया संस्कृत वैदिक परम्परा की ही है। इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि लाखों वर्ष पूर्व तक लगातार सारे विश्व के लोगों को वैदिक पद्धति की संस्कृत माध्यम द्वारा गुरुकुलों में दी गई शिक्षा की ही वह गहरी छाप है।

यद्यपि वर्तमान पाश्चात्य शिक्षा में वैदिक विद्या का कुछ भी अंश सम्मिलित नहीं है तथापि उस विद्या-प्रणाली की परिभाषा पूरी तरह से वैदिक-संस्कृत ही बच्ची रहना अपने-आप में कितनी बड़ी बात है। जैसे ऐतिहासिक खण्डहरों में सैकड़ों वर्ष तक प्राचीन भूमि में दबा हुआ यदि कोई नारियल प्राप्त हो तो उसके अन्दर का पानी या खोपरा तो सूखा या सड़ा-गला या नष्ट दिखाई देगा किन्तु उसका बाहरी भाग कठिन होने के कारण साबुत रह जाएगा। वैदिक शिक्षा पर भी वही नियम लागू है। उस प्राचीन वैदिक विद्या का अन्तर्गत मुख्य भाग तो सूखकर लुप्त हो गया किन्तु उसकी बाहरी परिभाषा का ढाँचा अभी तक ज्यों-का-त्यों कायम है। यही हम इस अध्याय में देखेंगे।

### प्रायमिक शिक्षा

शिशुओं की पढ़ाई के जो प्रारम्भिक वर्ग होते हैं उन्हें आंगल भाषा में 'प्राइमरी' कहते हैं। पहली पुस्तक को 'प्रायमर' कहा जाता है। प्रायमरी यह 'प्रथमरि' शब्द का अपभ्रंश है। उस संस्कृत शब्द का 'थ' अक्षर लुप्त होकर शेष शब्द का 'प्रमी' के बजाय 'प्राइमरी' ऐसा उच्चाररूप हो गया है।

आंगल भाषा में 'प्राइम' (Prime) का अर्थ मुख्य या प्रथम भी होता है। इसका कारण भी यही है कि संस्कृत में 'प्रथम' का अर्थ पहले क्रमांक का यानि मुख्य ऐसा भी होता है।

### मैट्रिक्युलेशन

महाभारतीय युद्ध में जो अपार संहार हुआ उससे वैदिक शासन और गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली टूट-फूट गई। तत्पश्चात् यूरोप में जो शिक्षा-प्रणाली आरम्भ हुई उसमें शालांत परीक्षा को 'मैट्रिक्युलेशन' नाम दिया गया है। वर्तमान विद्या विभूषित लोगों से यदि पूछा जाए कि 'मैट्रिक्युलेशन' यह लम्बा-चौड़ा नाम क्यों दिया गया? इसका अर्थ क्या है? तो प्रायः कोई भी विद्वान् 'मैट्रिक्युलेशन' का शब्दार्थ नहीं बता पाएगा।

आंगल शब्दकोष में दिया विवरण भी आधारभूत और अटपेटा-सा ही है। शब्दकोष कहता है कि 'मैट्रिम्' यानि 'रजिस्टर' यह उसका मूल है। किन्तु उससे 'मैट्रिक्युलेशन' शब्द का अर्थ प्रतीत नहीं होता और न ही 'मैट्रिम्' का रूप 'मैट्रिक्युलेशन' क्यों बना इसका पता लगता है।

मैट्रिम् यानि रजिस्टर अर्थ से यदि यह सूचित करना हो कि मैट्रिक्युलेशन परीक्षा उत्तीर्ण करने वालों के नाम किसी एक बही या रजिस्टर में अंकित किए जाते हैं अतः उस परीक्षा को मैट्रिक्युलेशन कहते हैं तो वह भी बैचलर नहीं क्योंकि विश्व में जितने प्रकार की भी परीक्षाएँ होती हैं उन्हें उत्तीर्ण करने वालों के नाम भी तो विशिष्ट वही या रजिस्टर में लिखे जाते हैं। तो उन परीक्षाओं को भी मैट्रिम् या मैट्रिक्युलेशन क्यों नहीं कहते?

वास्तव में बात यह है कि 'मैट्रिक्युलेशन' यह 'मातृ कुलेषु न' ऐसा संस्कृत वचन है। उसका अर्थ यह है कि विद्यार्थी उस स्तर तक पहुँच गया है जहाँ वह अब माता के साथ घर में रहकर अंगली विद्या पढ़ नहीं सकेगा। उसे उच्च विद्या प्राप्त करने के लिए घर के बाहर कहीं और जाना पड़ेगा। प्रशिक्षित-शिक्षा-प्रणाली को देखते हुए वह यथार्थ भी है क्योंकि कई विद्यार्थी मैट्रिक्युलेशन तक की शिक्षा विद्यालय न जाते हुए घर पर अध्ययन कर ही उत्तीर्ण करते हैं, तत्पश्चात् उन्हें अवश्य किसी उच्चतर विद्यालय में प्रवेश केना जिम्मेदारी ही जाता है।

### इंटरमीजेट

मैट्रिक्युलेशन से अगली परीक्षा का नाम है इंटरमीजेट (Intermediate) जो 'आन्तमंध्यस्थ' इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। शालांत परीक्षा यानि मैट्रिक्युलेशन तथा बी. ए. (B. A.) का अन्यासक्रम इनके बीचले दो वर्षों के अध्ययनस्तर को इंटरमीजेट (Intermediate) कहा जाता है—जो संस्कृत 'आन्तमंध्यस्थ' शब्द का विगड़ा उच्चार है।

### बैचलर यानि ब्रह्मचारी

वर्तमान पाश्चात्य शिक्षा प्रणाली में इंटरमीजेट स्तर के पश्चात् 'बैचलर' स्तर होता है। 'बैचलर' इस आंगल शब्द का अर्थ है 'ब्रह्मचारी'। वैसे भी बैचलर और ब्रह्मचारी शब्दों में 'ब-च-र' अक्षर समान होने के कारण पाठक यह जान सकते हैं कि ब्रह्मचारी शब्द का ही अपभ्रंश बैचलर हुआ है जहाँ 'म्ह' के स्थान पर 'ल' अक्षर रुढ़ हो गया।

वास्तव में वर्तमान पाश्चात्य शिक्षा प्रणाली में शिक्षा और ब्रह्मचर्य का कोई सम्बन्ध नहीं। तब भी कॉलेज में चार-पाँच वर्ष की शिक्षा पूरी करने वाले छात्रों को 'ब्रह्मचारी' की उपाधि दी जाती है। वह इसलिए कि प्राचीन वैदिक संस्कृत-शिक्षा-प्रणाली में गुरुकुल शिक्षा पूर्ण करने वाले सारे ब्रह्मचारी ही हुआ करते थे। उस समय ब्रह्मचर्य और विद्याजीन का अटूट सम्बन्ध था। वर्तमान यूरोपीय प्रणाली में, चाहे किसी भी शाखा का विद्यार्थी हो—जैसे इन्जीनियरी, डॉक्टरी, शास्त्र, वाणिज्य आदि सबको ब्रह्मचारी की उपाधि ही दी जाती है जैसे B. A., B. Com., B. Sc., M. B. B. S., B. A. LL. B., B. L., इत्यादि। प्राचीन गुरुकुलों में तो पाँच या आठ वर्षीय कुमार ब्रतबंध के बाद बनकुजों में स्थित गुरुकुल में भेजा जाता था। वहाँ वह १२ से २० वर्ष तक निवास कर विद्या पूरी कर लेता था। तब तक वह ब्रह्मचारी ही रहता था। अतः वह विद्या पूर्ण किया हुआ ब्रह्मचारी ही कहलाता था। वह अभी भी यूरोपीय प्रणाली में वही कहलाता है, यद्यपि वह विवाहित हो। प्राचीन वैदिक गुरुकुल शिक्षा-प्रणाली विश्वव्यापी होने का यह कितना बड़ा प्रमाण है।

आश्चर्य की बात यह है कि महिलाओं को यूरोपीय भाषाओं में कभी

बैचलर यानि ब्रह्मचारी नहीं कहा जाता यद्यपि वह अविवाहित हों। उन्हें हर्जिन (Virgin) कुमारी या अविवाहित (Unmarried) कहा जाता है। तथापि वहाँ शंक्षणिक उपाधि का प्रश्न हो वहाँ उन्हें B. Arch. B.Com., B.A., B.Sc., आदि यानि ब्रह्मचारी की उपाधि ही दी जाती है। इससे और भी स्पष्ट हो जाता है कि वैदिक साम्राज्य टूटकर लगभग ५८०० वर्ष बीत जाने पर भी विद्यमान पाइचात्य विद्या-प्रणाली पर वैदिक शिक्षा परम्परा की कितनी गहरी छाप अभी शेष रह गई है।

### स्त्रियों की शिक्षा

स्त्रियों के शरीरधर्म में, घरेलू जीवन के प्रति उनका भुकाव तथा गृह-कार्य के प्रति उनकी लगन और उनकी सुरक्षा आदि का ध्यान रखकर स्त्रियों को पूरी शिक्षा वैदिक संस्कृति के अन्तर्गत घर ही में देने का पूरा प्रबन्ध होता था। उसे गृहलक्ष्मी मानकर सारे कौटुम्बिक व्यवहारों में स्त्री का निषेध ही प्रमाण माना जाता था। स्त्री गृहस्वामिनी थी। महालक्ष्मी का सम्मान उसे दिया गया था। 'यत्र नायंस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवता' यह उस समय का आदर्श था। 'न स्त्रिस्वतिन्त्यमहंति' इस मनु उक्ति का कई लोग गलत अर्थ लगाते हैं। उसका अर्थ है कि स्त्री को आप्तस्वकीयों के प्यार भरे संरक्षण के बगैर—एकाकी, असुरक्षित तथा लापरवाह और असहाय अवस्था में कभी नहीं छोड़ना चाहिए। अतः स्त्रियों की उच्चतम शिक्षा परिवार के अन्तर्गत ही करने की पूरी सावधानी बरती जाती थी।

बाहरी जीवन की क्लूर स्पष्टी, उथल-पुथल, भ्रष्टाचार, प्रलोभन और पराए बनों की काकदृष्टि इन सब संकटों से स्त्री को पूर्णतया सुरक्षित रखने की वैदिक जीवन-पद्धति में पूरी व्यवस्था थी।

स्त्री जीवन घरेलू बातावरण में ही रमता है, फलता है, फूलता है। अतः उसको उस प्राकृतिक भुकाव से निकालकर बाहरी जीवन में पुरुषों के व्यवहारों में जोक देना भारी भ्रूल है जिससे समाज का विघटन होता है, भ्रष्टाचार बढ़ता है, वैवाहिक जीवन टूटता है। अपत्यों का संबंधन और संवीधन ठीक प्रकार न हो पाने से बड़े होकर वही बालक रोगी, दुर्बल अवस्था कुमारी बन जाते हैं।

### मास्टर यानि महास्तर

बैचलर परीक्षा के पश्चात् दो वर्ष की पढ़ाई के अन्त में यूरोपीय शिक्षा प्रणाली में (Master) की उपाधि दी जाती है। वह वस्तुतः "महास्तर" ऐसा संस्कृत शब्द है। प्रवीण या शिक्षक ऐसे दो और अर्थ "मास्टर" शब्द के अंग्रेजी भाषा में होते हैं। वे अर्थ भी संस्कृतमूलक ही हैं, क्योंकि जो भी व्यक्ति किसी विषय में ऊचे स्तर का ज्ञान प्राप्त कर लेता है वह उस विद्या में प्रवीण भी होता है और दूसरों को सिखा भी सकता है।

### डॉक्टरेट (Doctorate)

महास्तर (Master) से भी ऊपरली उपाधि को पाइचात्य प्रणाली में डॉक्टर (Doctor Ph. D.) कहते हैं। वस्तुतः डॉक्टर तो वह होता है जो रोग की चिकित्सा करता है। फिर भी किसी विद्या शाखा में उच्चतम विद्वान् को भी डाक्टर ही कहा जाता है, यद्यपि रोगचिकित्साशास्त्र से उसका कोई सम्बन्ध न हो। इस रहस्य का उत्तर भी वैदिक परम्परा से ही प्राप्त होता है। संस्कृत वैदिक परिभाषा उच्चतम ज्ञानियों को "कवि" ऐसी संज्ञा है। जैसे भगवान् कृष्ण गीता में कहते हैं "किम् कर्म किम् अकर्म इति कवयोऽयत्र मोहिताः", उसीं प्रकार रोग चिकित्सक वैद्य को भी वैदिक प्रणाली में कविराज ही कहते हैं। वैदिक प्रणाली के कवि शब्द के दो अर्थ—उच्चतम ज्ञानी तथा रोगचिकित्सक ज्यों-के-त्यों आधुनिक पाइचात्य प्रणाली में इसलिए कायम है कि प्राचीनकाल में सर्वंत्र वैदिक शिक्षा ही होती थी।

### दीक्षापाल

आंग्रेजी भाषा में शिष्य को (disciple) कहते हैं जिसका उच्चार "डिसायपल" किया जाता है। यदि उस शब्द से C अक्षर निकालकर उसे (disciple) ऐसा लिखा जाए तब भी उसका उच्चार डिसायपल ही होगा। आंग्रेजी भाषा में "C" के उच्चारों का बड़ा घोटाला है क्योंकि "C" पर स, श, प और क ऐसे चार उच्चार ऊटपटांग पद्धति से लादे गए हैं। यह जानकर और "C" उस शब्द में क्यों पढ़ा है यह सोचकर "डिसायपल" शब्द में "C" का स्थान बदलकर यदि disciple ऐसा लिखकर उसका

स्थानाभिक उच्चार किया जाए तो वह होगा "दीक्षा पाल" जो ठेठ संस्कृत शब्द है। केवल इतिहास की उथल-पुथल में आंग्लभाषा में उस शब्द के अधर उलट-पुलट गए हैं।

### दीक्षापालन

अब डिसिप्लिन (discipline) शब्द को देखें। इसका अर्थ होता है शिस्त। इस शब्द से भी "C" अक्षर हटाकर उसे discipline ऐसा लिखा जाए तब भी उसका उच्चार डिसिप्लिन ही होगा। तो फिर उसमें "C" अक्षर क्यों है? वह इसलिए कि उस अक्षर का बड़ा महत्त्व है किन्तु वह अक्षर स्थानभ्रष्ट हो गया है। उस शब्द को discipline ऐसा लिखकर दें। अब उसका उच्चार होगा "दीक्षापालन"। बस डिसिप्लिन शब्द का अर्थ ठेठ दीक्षापालन-आज्ञापालन-शिस्त यही है।

किन्तु यह मोर्चने की बात है कि जो आंग्ल शब्दकोषकार आंग्ल भाषा के उच्चतम विद्वान समझे जाते हैं, वे ऊपर उल्लिखित जैसे अनेक शब्द पूर्णतया संस्कृत शब्द हैं, इस तथ्य से पूर्णतया अनभिज्ञ हैं। अतः उन विद्वानों को भी उनके इस गहरे न्यून की जानकारी दिलाना हमारा कर्तव्य बन जाता है। इस प्रकार विश्व के वैदिक इतिहास के पुनर्लेखन कार्य में विभिन्न भाषाओं के शब्दकोष संस्कृत के आधार पर दुबारा तैयार करवाने का विशाल कार्य भी सम्मिलित करना होगा।

### दीक्षांतरी

आंग्ल भाषा में शब्दकोष को "डिक्शनरी" (dictionary) कहते हैं। उसमें थोड़ी-सी त्रुटि है। यदि उसमें एक और अक्षर T मिलाकर उसे dictionary ऐसे लिखा जाए तो "दीक्षांतरी" शब्द बनता है। यदि गुण द्वारा दी हुई दीक्षा में एकाध शब्द कठिन लगे तो "दीक्षांतरी" ग्रन्थ में देखकर उसके लंबे का पता लगाया जा सकता है। इस प्रकार शब्दकोष का डिक्शनरी (dictionary) यह शब्द वास्तव में संस्कृत दीक्षांतरी शब्द है। अब प्रकार अंग्रेजी शब्दों को थोड़ा इधर-उधर टटोलने से उसका संस्कृत ज्ञान पड़ता है। जैसे किसी महिला पर गुण्डों ने हमला कर

उसके गले से मोतियों की माला को झटका दिया तो कुछ मोती लुढ़ककर खो जाते हैं, कुछ टूट-फूट जाते हैं और कुछ माला में ही बैंधे रह जाते हैं। उसी प्रकार वैदिक संस्कृत से समय-समय पर जो खींचातानी होती रही है। उसमें संस्कृत शब्दों की टूट-फूट होकर उसी छिन्न-भिन्न अवस्था में वे शब्द विभिन्न भाषाओं में पिरोए गए।

### दीक्षण

आंग्ल भाषा में डिक्शन (diction) शब्द है। उसका अर्थ है भाषा-शैली। वह "दीक्षण" ऐसा पूर्णतया संस्कृत शब्द है। उसका केवल उच्चारण भिन्न हो गया है जबकि diction का उच्चार वास्तव में दीक्षण ही किया जाना चाहिए।

आंग्ल भाषा में छात्र को स्टूडेंट (student) कहते हैं। उस शब्द का विश्लेषण कर उसे यदि S-tu-dent ऐसे तोड़कर लिखा जाए तो वह "स-तु-अध्ययनतः" यानि "वह जो अध्ययन करने वाला" व्यक्ति यानि छात्र ऐसा उसका अर्थ स्पष्ट प्रतीत होता है।

शिक्षक के लिए आंग्ल भाषा में जो टीचर (Teacher) उक्त "तिचर" शब्द है उसके आरम्भ में "नी" अक्षर लगाकर वह शब्द पढ़ा जाए तो वह "नीतिचर" संस्कृत शब्द ही दिखलाई पड़ता है। वैदिक प्रथा में शिष्य को नीतिवद्ध आचरण सिखलाना ही गुरु का परम कर्तव्य होता है।

### गुरुकुलम्

आंग्ल-प्रणाली में विश्वविद्यालय की शिक्षा-व्यवस्था या शिक्षाक्रम को "करिक्युलम्" (Curriculum) कहते हैं। इस शब्द में दो-बार लंतमूर्ति अक्षर को देखते हुए उस शब्द का सही उच्चार होगा—गुरुकुलम्। अब हम पाठक का ध्यान "गौ" शब्द के प्रति खींचना चाहेंगे। उस शब्द को आंग्ल भाषा में कौ (Cow) कहा जाता है। इससे पता चलता है कि आंग्ल भाषा में जहाँ "क" उच्चार होता है वहाँ मूल संस्कृत उच्चार "ग" होता है। अतः आंग्ल भाषा में जो कुरुकुलम् शब्द है वह स्पष्टतया संस्कृत "गुरुकुलम्" शब्द का ही बिगड़ा उच्चार है। इस शब्द से तो किसी पाठक

के मन में इस बात की जरा भी शंका नहीं रहनी चाहिए कि प्राचीन यूरोप में सर्वत्र गुरुकुलम् में ही सारी शिक्षा होती थी।

### शालाभ्यासः

आंग्ल महाविद्यालयों में पढ़ाई का जो पूरा व्यौरा होता है उसे सिलेबस (Syllabus) कहा जाता है जो वास्तव में शालाभ्यासः इस संस्कृत शब्द का बिगड़ा हुआ रूप है।

आंग्ल शब्द "स्कूल" (School) भी जरा सूक्ष्म जाँच करने पर संस्कृत "शाला" शब्द का अपभ्रंश प्रतीत होता है। यहाँ यह बात स्पष्ट कर देना आवश्यक है कि संस्कृत में जहाँ "अ" उच्चार है उसे आंग्ल भाषा में "ओ" का रूप दे दिया गया है। यह प्रथा भारत में बंगला उच्चार की भी रही है। जैसे "मनमोहन" नाम को बंगाली व्यक्ति "মনোমোহন" कहेगा। उसी प्रकार संस्कृत नाम (यानि "नाक") शब्द का आंग्ल भाषा में "नोज" (nose) ऐसा उच्चार किया जाता है। गम-गच्छ-गति वाले "ग" का उच्चार आंग्ल भाषा में "गो" होता है। अतः "शाल" शब्द अंग्रेजी में school रूप school कहकर बोलने की प्रथा पढ़ गई है। उस शब्द में 'C' अक्षर इस कारण फालतू पढ़ा है कि आंग्ल वर्णमाला में S तथा C दोनों अक्षरों का 'स' उच्चार रूढ़ है।

स्कूल की पढ़ाई समाप्त करने के पश्चात् कालेज (college) की पढ़ाई (पाद्याचात्य प्रणाली में) प्रारम्भ होती है। ऊपर कहा नियम व्यान में रहे कि संस्कृत 'अ' का आंग्ल उच्चार कई बार 'ओ' (O) होता है। उस दृष्टि से यदि College शब्द College लिखा जाए तो पता चलेगा कि वह वास्तव में 'शाल-ज' ऐसा संस्कृत शब्द है। शाल-ज यानि शाला से जिसका अभ्य हुआ अर्थात् शाला का पाठ्यक्रम समाप्त होने पर जहाँ पढ़ाई करनी पड़ती है। अतः कालेज भी शालज ऐसा संस्कृत शब्द इसीलिए है कि वही प्राचीन वैदिक संस्कृत शैक्षणिक परिभाषा अब भी पाद्याचात्य देशों में टिकी रही है।

विद्यालय अध्ययनकालीन व्यक्ति को आंग्लभाषा में Scholar कहते हैं। यथापि उस शब्द का उच्चार 'स्कॉलर' है तथापि मूलतः 'C' अक्षर का

उच्चार 'स' या 'श' होने से वह 'शालर' ऐसा संस्कृत शब्द है। शालर यानि शाला से घनिष्ठ सम्बन्ध रखने वाला व्यक्ति अर्थात् विद्यान् या अध्ययनशील मनुष्य।

उत्तरी यूरोप में जो स्वीडन देश है उसकी राजधानी स्टॉकहोम में नो-डेड-सौ मील पूर्व में 'उपशाला' नगर है जो इस बात का प्रमाण है कि यूरोप में 'शालाएँ' उफ़ गुरुकुल होते थे। उसका उपशाला नाम इसलिए पढ़ा होगा कि मुख्य या तरिष्ठ शाला राजधानी स्टॉक होम में होती होगी।

इस प्रकार यूरोप में आज भी जो पूरी संस्कृत शैक्षणिक परिभाषा की चौखट कायम है वह इसलिए कि महाभारतीय युद्ध तक (यानि कृस्तपूर्व वर्ष ३७६० तक) वहाँ वैदिक शासन के अन्तर्गत पूरी वैदिक संस्कृत शिक्षा प्रचलित थी।

१५

## यूरोपीय व्यवहार के संस्कृत वाक्यप्रचार

यूरोपीय व्यवहार में आब भी जो अनेक संस्कृत वाक्यप्रचार कायम हैं वे इस बात के प्रमाण हैं कि कृस्तपूर्व वर्ष ३७६० तक यानि महाभारतीय युद्ध तक वहाँ वैदिक शासन के अन्तर्गत संस्कृत भाषा का प्रयोग होता था।

लगभग दो वर्ष पूर्व लन्दन के BBC दूरदर्शन ने 'ज्वेल इन दि क्राउन' (Jewel in the Crown) नाम का चित्रपट (सिनेमा) प्रेक्षकों को दिखाया था। वह 'मूकुटमणि' इस संस्कृत उक्ति का ही ठेठ अनुवाद है।

स्वागतम् शब्द संस्कृत प्रणाली में प्रचलित है। सु-आगतम् शब्दों की सन्धि 'स्वागतम्' बना है। उसका अर्थ है कि किसी का आगमन शुभ, फलदायी तथा आनन्ददाहक हो। बंगेजी में उसी का अनुवाद Welcome शब्द भी उसी अर्थ से उतना ही प्रचलित है। वेलकम् का अर्थ भी शुभ आगमन होता है। इतना ही नहीं अपितु 'कम्' (यानि आगमन) शब्द, 'आगम' शब्द से 'आ' निकल जाने से केवल 'गम' रह गया है। और संस्कृत 'ग' का आंगल भाषा में 'क' उच्चार बन जाने के कारण (जैसे 'गो' को 'को' कहना) गम का उच्चार 'कम्' ऐसा किया जाता है।

यूरोपीय भोजन में जो पहला पदार्थ परोसा जाता है उसका नाम है 'मूप', जो संस्कृत शब्द है। दाल या सब्जी पकाकर उसका जो द्रव्य सत्त्व निकाला जाता है उसे कहते हैं 'मूप'। बगलायपुरी के मन्दिर में दिन-भर भज्जार का जो भोजन पकाते हैं उन्हें तूपकार ही कहा जाता है। आसव, प्रसव आदि शब्द उसी 'मू' धातु से बने हैं।

प्राचीन समय में राजमहल या मन्दिरों के प्रांगण के चारों ओर ऊँची

दीवारें होती थीं। उसी प्रकार नगरों को समेटने वाली ऊँची ओटी दीवार होती थी। उसे संस्कृत में कोट कहते हैं। अतः भारत में नगरों के नाम नगरकोट, अक्कलकोट, भद्रकोट, मिढ़कोट, लोहकोट, अमरकोट आदि होते थे। ठेठ उसी प्रकार इंग्लैण्ड में भी चार्ल्स्कोट, नार्थकोट, हीथकोट आदि नाम होते थे। फ्रांस में भी हवेलियों के तथा नगरों के ऐसे कोट होते थे। उसे Chateau ऐसा लिखते-लिखते उसका फ्रैंच उच्चारण शैटो बन गया। तथापि मूलतः वह संस्कृत कोट शब्द ही है। भारत में जैसे राजकोट नाम के नगर हैं वैसे इंग्लैण्ड में भी राजा को किंग (King) कहते हैं इसलिए वहाँ किंग्जकोट (Kingscote) नगर पाए जाते हैं। इंग्लैण्ड में घोड़ों की दौड़ के लिए जो नगर प्रसिद्ध है उसका नाम है Ascot। उसका उच्चारण 'असकॉट' किया जाता है जबकि वह मूलतः अश्वकोट नाम है।

शरीर पर सारे वस्त्रों के ऊपर जो वस्त्र पहना जाता है उसे आंगल भाषा में कोट (Coat) कहते हैं। Overcoat, Coat of mail, Coat of paint आदि वाक्यप्रचार आंगल भाषा में बड़े प्रचलित हैं। वह कोट शब्द संस्कृत मूलक ही है क्योंकि बाड़े या नगर की सर्वतः रक्षा करने वाली जैसी दीवाल होती है वैसे ही मानवीय शरीर को धूप, पानी, गन्दगी, हवा आदि से सुरक्षित रखने वाली वस्त्र रूपी दीवार को भी कोट ही कहा जाता है।

न्यायालय के लिए आंगल शब्द है कोट (Court)। उसमें 'र' अक्षर फालतू पड़ गया है। उसे निकालकर यदि वह शब्द पढ़ें तो वह भी कोट है। वह इस कारण कि प्राचीनकाल में न्याय माँगने के लिए राजमहल के कोट में प्रवेश करना पड़ता था। उसी कोट का आंगल भाषा में प्रचलित अपन्ना कोट बना पड़ा रह गया है।

फ्रांस में Agincourt नाम का एक स्थान है जहाँ युद्ध हुआ था। वह वास्तव में अग्निकोट है जहाँ प्राचीनकाल में विशाल यज्ञ हुआ करते थे।

आंगल भाषा में दूसरे के काम में दखल देने वाले को कहा जाता है This is none of your business यानि 'यह तुम्हारा धन्धा नहीं है (इसमें दखल मत दो)', वह 'अव्यापारेषु व्यापारः' इस संस्कृत उक्ति का ही अनुवाद है।

जमन भाषा में आभार या धन्यवाद को 'डैक' कहते हैं। आंगल भाषा

में इसके प्रति भारत मानते हों उसे 'थंक यू' (Thank you) कहा जाता है जो 'धन्यः शूयम्' इस संस्कृत वाक्यप्रचार का अपभ्रंश है। धन्य का थंक है जो 'धन्यः शूयम्' इस संस्कृत शब्द सुकड़कर 'यू' ही रह गया।

संस्कृत में प्रत्येक व्यक्ति के नाम के पीछे सम्मानदर्शक 'श्री', 'श्रीमान', 'श्रीमती' इत्यादि शब्द लगाए जाते हैं। इटली में इसी प्रथा के सीनाँर और सोनोरीटा आदि उपपद लगते हैं। 'श्री' के बजाय 'सेर' रूप भी इटली में प्रयुक्त होता है। जैसे मार्कोपोलो (यानि 'महर्षि पाल') नाम के प्रवासी के प्रवासदण्णन के धन्य पर उसके नाम के पीछे 'सेर' लगाकर 'सेर मार्कोपोलो' ऐसा नाम छपा है। आंग्ल रिवाज में वही शब्द 'सर' (Sir) ऐसा सम्मानदर्शक लिखा जाता है।

'श्री' के स्थान पर आंग्ल भाषा में मिस्टर (Mr.) भी लिखा जाता है जो 'महास्तर' इस संस्कृत शब्द का ही विकृत उच्चार है। जैसे बंगाली लोग 'महाशय' के बजाय 'मोशाय' कहते हैं और जापानी लोग द्वारभाष पर 'महाशय-महाशय' का उच्चारण 'मुसमुशी-मुसमुशी' करते हैं।

## नोट

वैदिक प्रथा में देवी व्यक्ति का विशेष रंग आकाश के सदृश "नीला" माना गया है। अतः प्रभु राम या कृष्ण का रूप "धननील" कहा जाता है। यजा के अश्व को भी कई बार "नील-अश्व" कहा जाता है। यही प्रथा आम भाषा में कायम है। वहाँ प्यारे-नाड़े बालक या व्यक्ति को blue eyed यानि नील चक्षु बाला कहा जाता है। इसी कारण ईजिप्ट उफ़ मिस्र देश की नदी का प्राचीन वैदिक संस्कृति का दिया नाम "नीलगंगा", "नील-कृष्णा", "नील सरस्वती" आदि हुआ करता था। उस प्रदेश से संस्कृत भाषा का लोप होने के कारण उस नदी का नाम केवल नील (Nile) रह गया। लागे चलकर उस प्रदेश के लोग यह भूल गए कि संस्कृत में नील शब्द एक विशिष्ट रंग का शब्द तक है। नील (Nile) को वे केवल एक निरर्थक नाम समझते लगे। तथापि उस नदी का जल नीला दीखता है यह लगे गो हास्याश्वद और जनाड़ी द्विषित बनकर रह गई। भारतीयों को

परिचित ऐसा ही दूसरा उदाहरण दिया जा सकता है। वैदिक क्रियाओं में गोमूत्र का प्रयोग होता है। तथापि अतिपरिचय के कारण सामान्य अनपढ़ा या गंवार लोग यह भूल जाते हैं कि "गोमूत्र" का अर्थ ही गाय का मूत्र है। अतः वे धार्मिक विधि की सामग्री जुटाते समय किसी को कहते हैं कि "अरे भाई गाय का गोमूत्र ले आना।" गाय को गोमूत्र की अनवधानी की तरह ही वर्तमान बोलचाल में नील (उफ़ नाईल) नदी को Blue Nile यानि नीली नील कहने की प्रथा पड़ गई है जो सर्वथा अनाड़ी और अशोभनीय है। तथापि अब अन्तर्राष्ट्रीय स्तर पर भी जहाँ-तहाँ उसे नीली नील (Blue Nile) कहा जाता रहे तो किसको कौन रोके?

## महाभारत के समय की गाली "गाय" !

इंग्लैण्ड की राजधानी लन्दन में सड़कों पर मोटरगाड़ियों का तौता लगा रहता है। ऐसी अवस्था में कभी-कभी पादचर स्त्रियाँ सड़क पार करने को अधीर होकर तेज गति से जाने वाले वाहनों के बीच से ही जब सड़क पार करने लगती हैं तो वड़े परिश्रम से ब्रेक दबाकर गाड़ी को रोकने वाला चालक क्रोधभरी आँखों से उस स्त्री को देखता और उसके मुख से उद्गार निकलता है You silly Cow यानि "अरी ओ मूखं गाय"।

पाठकों को शायद यह जानकर आश्चर्य होगा कि संस्कृत बोलचाल में प्राचीनकाल से स्त्रियों के प्रति क्रोध व्यक्त करते समय उन्हें गो उफ़ गाय कहा जाता था। महाभारत के वन पर्व में इसका उदाहरण है। अर्जुन की द्रोपदी अपना दुःख सुनाते समय कहती है कि कोरव सभा में उसे घसीटकर लाते समय उसे 'गो' ऐसी गाली दी गई। गाय को जो चाहे किसी समय पकड़कर ले जाए, अपनी गोशाला में बाँध रखे और जब चाहे उसका दूध दोहले-हस भावना से हो सकता है कि स्त्रियों को क्रोधी व्यक्ति 'गो' कहकर अपमानित करता है। ठेठ वही महाभारतीय वाक्प्रचार आज अनजाने इंग्लैण्ड में भी प्रचलित है।

आंग्ल भाषा में किसी व्यक्ति या किसी कृति के प्रति क्रोध या तिरस्कार व्यक्त करते समय डॅम्ड इट (Damn it) ऐसा कहा जाता है। Damn शब्द में जो अक्षर है वे हैं 'दमन'। तो (Damn it) का अर्थ है 'दमन करो'.

‘दवा दो’, ‘कुचल डालो’। अतः वह पूरा शब्द ही संस्कृत है।

उसी का दूसरा रूप है Condemn जिसका उच्चार ‘कंडेम्’ ऐसा किया जाता है। किन्तु उसमें जो अक्षर हैं वे हैं ‘संदमन’ यानि पूरी तरह से दमन करना। कंडेम का वही अर्थ है। उस शब्द में C अक्षर का उच्चार ‘क’ न करते हुए ‘स’ ही रखा जाए तो उसका ‘संदमन’ यह मूल संस्कृत रूप प्रतीत होगा।

आंग्ल भाषा में ‘प्रसन्न होना’, ‘कृपा करना’ आदि विनती को Be pleased या Pleased be ऐसा कहा जाता है। वह ‘प्रसीदो भव’ इस संस्कृत वाक्प्रचार का ही विगड़ा रूप है। संस्कृत कथाओं में फलाने ने बड़ी तपस्या की और भगवान से या अन्य स्वामी से कहा, ‘भगवन् प्रसीद! प्रसीद!’ ऐसा बार-बार उल्लेख आता है। उसी ‘प्रसीद’ शब्द का यूरोपीय भाषाओं में ‘प्लसीद’ ऐसा अपन्नंश हुआ है। ‘र’ का उच्चार ‘ल’ किया जाना मा संस्कृत ‘ल’ का उच्चार यूरोपीय भाषा में ‘र’ किया जाना स्वाभाविक बात है। कई बच्चे ‘र’ को ‘ल’ और ‘ल’ को ‘र’ कहते देखे जाते हैं।

दूरभाष ऊपर उठाकर संभाषण आरम्भ करते समय यूरोपीय प्रथा में ‘हलो’ कहकर दूसरे व्यक्ति को पुकारा जाता है। इसका भी मूल स्रोत संस्कृत भाषा में ही पाया जाता है। कालिदास के अभिज्ञान शाकुन्तल में ‘हले शाकुन्तले’, ‘हल विदूषक’ ऐसा कहकर ही एक-दूसरे को पुकारा जाता है। यूरोप में वही ‘हल’ उद्गार ‘हलो’ बनकर रह गया है क्योंकि संस्कृत ‘अ’ का उच्चार यूरोप में गोलाकार ‘ओ’ बना पाया जाता है।

संस्कृत वैदिक प्रथा में आदरणीय व्यक्ति का—जय जयकार ‘चिरायु हो’, ‘युग-युग चाही’ आदि शब्दों से किया जाता है। इंग्लैण्ड, फ्रांस आदि यूरोप के देशों में भी ‘Long live’ ‘ला वीव’ आदि वाक्यप्रचार उसी अर्थ में आज तक रहा है। संस्कृत में आश्चर्य का उद्गार ‘अहो’ है जो आंग्ल भाषा में Ahoy यानि ‘अहॉय’।

इस दिशा में वैदि अन्य विद्वान भा विचार और संशोधन करें तो प्राचीन यूरोप में वही वैदिक संस्कृति थी जो भारत में थी। इसके ओर भी प्रमाण उपलब्ध होगे। इस ग्रन्थ का उद्देश्य उस नई संशोधन दिशा का निर्देश करना है।

## राम-रावण युद्ध

बाल्मीकि रामायण को त्रेतायुग के एक राजनयिक संघर्ष का इतिहास समझकर पढ़ें तभी उसमें वर्णित अनेक परिस्थितियों का, घटनाओं का और प्रसंगों का ठीक-ठीक आकलन होता है नहीं तो वह अनेक उल्लंभने बनकर रह जाती हैं।

छत्रपति शिवाजी महाराज या महाराणा प्रताप की वीरगाथा को भक्तिग्रन्थ समझकर उनकी प्रतिमाओं के आगे पापक्षालन की याचना करना जितना गलत होगा उतना ही रामायण को भक्तिग्रन्थ मानकर पुण्य करने हेतु रामायण का पारायण करना गलत है। रामायण, भगवद्गीता जैसे ग्रन्थों को बार-बार पढ़ने का एक ही उद्देश्य होना चाहिए कि पाठक को उनसे राम या अर्जुन जैसा कोई लौकिक कार्य करने के लिए कड़ा संघर्ष करने की प्रेरणा मिलती है।

बाल्मीकि जी की रामायण में राम को केवल एक वीरयोद्धा के रूप में ही प्रस्तुत किया गया है। उसमें ईश्वरीय चमत्कारों का कहीं भी उल्लेख नहीं है। रामायण का दूसरा नाम ‘दशग्रीवस्य वधः’ है। उससे भी यही वोध होता है कि वह रावण के विरुद्ध किए युद्ध का इतिहास है।

रावण को दशग्रीव की संज्ञा उसके बल के कारण पड़ी थी। दस दिशाओं से कहीं से कोई भी शत्रु आए, उसे परास्त करने की रावण की अमता के कारण ही उसे अलंकारिक रूप में दशग्रीव कहा जाता था जैसे किसी व्यक्ति को अष्टावधानी विद्वान कहा जाता है।

रामचन्द्र जी को प्रभु कहने की प्रथा पड़ी है। प्रभु का अर्थ है स्वामी।

जब रामचन्द्र जी प्रबल और शक्तिमान राजा साबित हुए तब सारे ही उन्हें प्रसू कहा करते।

## राम महितदेव हैं या ऐतिहासिक वीर?

भारतीय सेना की लावनियों में भी रामचन्द्र जी को उसी भक्ति देवत के मूलायम मल्हम के हृप में प्रस्तुत किया जाता है जबकि भारतीय सैनिकों को बलवान से बलवान शशु को प्रदीर्घ प्रयत्नों से पंरास्त करने की प्रेरणा ही रामचरित से दी जानी चाहिए।

सामान्यजन तो रामकथा को बाल्मीकि के बजाय तुलसीदास या कंब आदि से ही जानते हैं। दोनों में बड़ा अन्तर है। बाल्मीकि का राम एक वीर, कुशल सेनानी, नीतिमान शासक और कठोर योद्धा है जबकि तुलसीदास और कंब आदि ने राम को अन्धे, लूले, लंगड़े, विधवा आदि दुःखी या पापी और घोर अपराधीजनों की सांत्वना और शरण का एक मक्खन या मल्हम का मूलायम ढेला-सा बनाकर प्रस्तुत किया है। इस दृष्टि से रामायण, महाभारत और भगवद्गीता के बाधार पर होने वाले अधिकतर वर्तमान प्रवचन वह निकम्मे ढंग से प्रस्तुत किए जाते हैं। ब्रह्ममाया, आत्मा, परमात्मा आदि के निरर्थक आडम्बरी विवेचन से भरे यह प्रवचन मुफ्त की प्रतिष्ठा, आदर और धन कमाने के प्रभावी साधन बन गए हैं। उनसे दृढ़ संकल्पी वीर योद्धा और प्रवीण शासक तैयार होने के बजाय निष्क्रिय, उदासीन, भिक्षारी संन्यासियों को ही उपज हो रही है। ऊपर उल्लिखित तीनों ग्रन्थ वीर कथाएँ हैं। अतः उनके सार्वजनिक दुरुपयोग पर रोक लगाना आवश्यक है।

इसी हेतु इस बध्याय में हम बाल्मीकि रामायण का सही रूप पाठकों के सम्मुख प्रस्तुत करना चाहते हैं।

## रामायण का प्रगत युग

आधुनिक पास्तात्य प्रणाली के विद्वान यह समझ बैठे हैं कि समय जितना प्राचीन हो उनसे ही सोग जंगली और अप्रगत माने जाने चाहिए। कृत, चेता, द्वापर, कलि आदि युगों की जो वर्णनसंख्या वैदिक परम्परा में

प्रचलित है उसके अनुसार रामचन्द्र जी का काल आज से दश लक्ष वर्ष पूर्व का बैठता है। कुछ लोग इतने प्राचीन काल की सम्यता की कल्पना ही नहीं कर पाने के कारण रामायणकाल की प्राचीनता को विना किसी ऐतिहासिक आधार के मनमाने ढंग से कम आँकना चाहते हैं।

रामायण की प्राचीनता आँकने के कुछ शास्त्रीय प्रमाण भी पाए जाते हैं। उदाहरणार्थं हनुमान जी जब लंका में दाखिल हुए तो उन्होंने वहाँ चार दाँत बाले हाथी देखे। आधुनिक प्राणी शास्त्रज्ञों का कहना है कि चार दाँत बाले हाथी इस धरती पर अवश्य होते थे किन्तु उन्हें नष्ट हुए दस लाख वर्ष बीत गए। तो क्या रामायण प्रसंग दस लाख वर्ष प्राचीन होने का यह एक ठोस प्रमाण नहीं है। तथापि रामायण का जो भी समय प्रत्येक पाठक निजी बुद्धि के अनुसार लगाना चाहे लगाए, फिर भी यह सबको मानना होगा कि रामायण एक अति प्राचीन कथा है। तब भी उसमें सात मंजिले प्रासाद, अनेक भयानक शस्त्रास्त्र, युद्धनीति, राजनीति, विमान और तीन लोकों से सम्पर्क आदि का जो वर्णन आया है उससे यह प्रतीत होता है कि उस समय की जनता वर्तमान बीसवीं कृस्ती शताब्दी के नोगों से कई गुना अधिक प्रगत थी। आजकल के अमेरिका के शास्त्रज्ञ केवल चन्द्रमा पर यान उतार सकते हैं। हो सकता है कि रामचन्द्र जी के समय मंगल-चन्द्रमा और पृथ्वी ऐसे किन्हीं तीन लोकों में यातायात, स्पर्द्धा और संघर्ष चलता हो। तभी त्रैलोक्यनाथ, त्रिभुवनसुन्दर आदि वाक्प्रचार रुद्ध हुए हैं। ऐसे वाक्प्रचारों के विश्लेषण से भी इतिहास का कुछ पता लगता है।

## मानव की अधोगति

कृत, चेता, द्वापर, कलि आदि युगों के जो इतिहास पुराणों में भी रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थों में वर्णित है उनसे लगता है कि मानवों में वैमनस्य और संघर्ष तो सदा ही होता रहा है। अन्तर इतना ही दीखता है कि कृतयुग के मानव देवतुल्य, क्षमता-आचार-विचार स्तर के थे। जैसे-जैसे समय बीतता गया वैसे-वैसे मानव की आयु, शारीरिक सौन्दर्य, शक्ति, सत्यवादिता, नैतिक आचरण आदि का पतन होता जला गया। किसी भी नवनिर्मित वस्तु का यही तो हाल होता है। वह जितनी पुरानी होती है

उतनी दुर्बल और अकार्यक्षम होती जाती है।

युग जितना प्राचीन हो उतने लोग अप्रगत या जंगली होने चाहिए यह पाइचात्य धारणा इसलिए बन गई है कि पाइचात्य विद्वानों के अनुसार पशु से मानव बना और उसने जंगली अवस्था से धीरे-धीरे प्रगति की। वैदिक धारणा इसके बिल्कुल उल्टी है। मानव सर्वज्ञता परमपिता परमेश्वर द्वारा बनाया होने के कारण मानव वंश का आरम्भ विश्वकर्मा, गन्धवं, घन्वंतरी आदि विविध शास्त्रों के प्रबोध एवं धुरन्धर व्यक्तियों से हुआ।

बतः हमारे अनुमान से रामायणकाल की सम्यता सर्वदृष्टि से बड़ी प्रगत थी। हमारे समय में जैसे अमेरिका और रूस यह दोनों देश सूट-बूट पहनने वाले एक ही कृस्ती धर्म के अनुयायी होते हुए भी कट्टर शत्रुत्व के कारण उनमें प्रदीर्घ संघर्ष चल रहा है, उसी प्रकार रामायणकाल में रामकुल और रावण के राजसकुल, इनमें तीव्र संघर्ष था। रूस-अमेरिका के पास जैसे अनेक भयानक और चमत्कारी शस्त्रास्त्र हैं वैसे ही वशिष्ठ, विश्वामित्र और रावण आदि के पास थे। रामायण उस संघर्ष का और राम की अन्तिम विजय का इतिहास है। यह बात ध्यान में रखकर यदि रामायण पढ़ी जाए तभी उसका मही आकलन होता है जबकि प्रचलित प्रवचनों से रामायण की कई बातें संभ्रम निर्माण करने वाली गुत्थियाँ ही बनकर रह जाती हैं।

### रामायण पहले हुई या बाल्मीकि ?

रामायण के आरम्भ की ही बात लीजिए। कई लोग समझते हैं कि बाल्मीकि जी ने रामायण पहले लिखी और जैसा उन्होंने लिखा ठीक वैसी ही रामायण की घटनाएँ हुईं। यदि यह सही होता तो बाल्मीकि एक प्रगाढ़ यजोतिषी के नाम से प्रख्यात होते और शायद उनका फलज्योतिष का भी कोई अलौकिक ग्रन्थ होता जिससे वह पाठकों को ग्रहणित की वह अनोखी कुंजी बतलाते जिससे बागामी युगों के पूरे इतिहास के इतिहास बारीकी से पहले ही अंक जा सकते हैं।

मत तो यह है कि रामायण की घटनाएँ बहुत पुरानी हो जाने पर ही बाल्मीकि जी ने उनका संशोधन कर उसका इतिहास लिखा। इस सम्बन्ध में नारद भी से उनका संवाद हुआ वह देखें। जैसे कोई आधुनिक लेखक

किसी वयोवृद्ध ज्ञानी व्यक्ति से यह मार्गदर्शन चाहेगा कि “मुझे किसी साहसी और बीर व्यक्ति का चरित्र लिखना है तो विद्यमान ज्ञात व्यक्तियों में से मैं किसका चरित्र लिखूँ—शिवाजी, नेपोलियन, हिटलर या और कोई ? उसी प्रकार त्रिखंड में घूमने वाले नारदजी से भी बाल्मीकि जी ने बैसा ही मार्गदर्शन चाहा कि “सबसे पराक्रमी, यशस्वी, स्वरूपवान और आदर्श ऐसा कौन व्यक्ति हुआ जिसका मैं चरित्र लिखूँ” ? तब नारद जी ने राजा रामचन्द्र का नाम सुझाया। अतः रामायण लिखने वाले बाल्मीकि रामचन्द्र जी के जीवनकाल के कई वर्ष बाद हुए। यदि ऐसा नहीं होता तो विश्व में सबसे स्वरूपवान, पराक्रमी, यशस्वी आदि कौन विद्यमान है यह उन्हें स्वयंदिखाई देता, नारदजी को पूछने की आवश्यकता ही नहीं पड़ती।

अतः रामचन्द्र जी के समय यदि कोई बाल्मीकि हों तो वे रामायण लिखने वाले बाल्मीकि नहीं थे।

### क्या कंकेयी ने सचमुच सौतेली माँग की ?

अब दूसरा मुद्दा लीजिए। दशरथ के राजकुल में सब व्यक्तियों का एक दूसरे के प्रति बड़ा सद्भाव था ऐसा सारी जनता का विश्वास है। यदि यह सही हो तो कंकेयी के एकाएक राम को बनवास भेजकर भरत को युवराज घोषित कराने का हठ करने की बात बड़ी असंगत और तकंहीन लगती है। उस युग में ज्येष्ठतम पुत्र को ही राजगद्दी का अधिकार था। आज भी वही भान्यता है।

दशरथ द्वारा अतीत में कंकेयी को दो वर दिए जाने की जो बात है वह भी बड़ी अटपटी-सी लगती है। क्योंकि कंकेयी को स्वयं उसका कोई स्मरण नहीं था और उसकी दासी मंथरा ही उसे बार-बार इस सम्बन्ध में उकसाती बताई गई है। उसी प्रकार राम के योवराज्याभिषेक की तैयारी की सूचना भी मंथरा ही कंकेयी को देती है।

### गुरुजनों की चढ़ाई की योजना

इससे यह प्रतीत होता है कि वशिष्ठ और विश्वामित्र दोनों राम और लक्ष्मण को रावण के विरुद्ध प्रदीर्घ चढ़ाई करने के लिए सिद्ध कर रहे थे।

१६२

किन्तु दशरथ ने उस योजना से भयभीत होकर राम को युवराज्यपद की विमेलासिंहा सौंपकर अयोध्या से बाहर भेजने की योजना को नाकाम करना चाहा था। अतः अयोध्या के राजमहल में जो संघर्ष था वह कैकेयी और दशरथ में न होकर दशरथ और उसके राजगुरु वशिष्ठ और विश्वामित्र में था। इसका एक ठोस प्रमाण यह था कि राम को बनवास भेजने मित्र दोनों चुप थे। राजकुल में उनका इतना अधिकार था कि कैकेयी की मित्र दोनों चुप थे। राजकुल में उनका इतना अधिकार था कि कैकेयी की मित्र दोनों चुप थे। राजकुल में उनका इतना अधिकार था कि कैकेयी की मित्र दोनों चुप थे। राजकुल में उनका इतना अधिकार था कि कैकेयी की मित्र दोनों चुप थे।

### कैकेयी एक त्यागी राष्ट्रभक्त

राम को बनवास भेजकर भरत को राजगदी दी जाए यह कैकेयी की दूराप्ति माँग के बड़े एक नाटक था, एक बहाना था जो वशिष्ठ और विश्वामित्र ने निमित्तकर कैकेयी से कहलवाया। वैसे तो कैकेयी बड़ी वीर और अन्यायी नारी थी। कोशल्या के जितना ही उसका राम के प्रति दत्तमल-भौमि नारी थी। तथापि राजसों का संशय जागृत कराए विना राम को राजमहल से निकालकर वरण्य में सेनागठन करने के लिए भेजना आवश्यक था। इम हेतु कैकेयी को यह सुझाया गया कि एक सीतेली माँ के नाते पुराने भूल-बिसरे बरों को निमित्त बनाकर यदि वह माँग करे कि राम को मीमा पार भेजकर भरत को ही युवराज घोषित किया जाए तो वह बाहरीहों को स्वाधारिक-मा प्रतीत होगा। अतः कैकेयी की भूमिका एक दुष्ट, नीतिलो, स्वार्थी माँ की नहीं अपितु एक त्यागी राष्ट्रभक्त की थी। रामचन्द्र जैसे सद्गुणी ज्येष्ठ युवराज को प्रदीर्घ बनवास के लिए भेजकर अपने ही पुत्र के लिए गही माँगने वाली कैकेयी बड़ी दुष्ट और अन्यायी थी—आदि। आगामी पीढ़ियों की भर्तसंना के आधात कैकेयी ने अपने-आप पर नेतृत्व कर वशिष्ठ और विश्वामित्र की गहरी युद्धयोजना का माँग खुला कर दिया।

### दशरथ का विरोध

राजगुरुओं की उस योजना का तीव्र विरोध करने वाला दशरथ ने एकमात्र व्यक्ति था। अतः वह गुप्तरूप से रामचन्द्र के युवराज्याभिषेक की तैयारी कर रहा था, जिसका केवल मन्थरा को ही पता लगा था। वशिष्ठ और विश्वामित्र को भी दशरथ से धाँधली की आशंका थी। किन्तु उन विरोध की कीमत प्राण त्याग करके ही राजा दशरथ को चुकानी पड़ी।

रावण के विरोध में राम और लक्ष्मण को खड़ा करने की वशिष्ठ और विश्वामित्र की योजना कई वर्षों से चल रही थी। क्योंकि रावण के राक्षस सेनानी अयोध्या के निकटवर्ती प्रदेशों में चढ़ाई कर वशिष्ठ और विश्वामित्र के गुरुकुलों में भी आतंक मचाने लगे थे। अतः उन राक्षस मेनानियों से युद्ध करने के लिए विश्वामित्र राम और लक्ष्मण को बार-बार ले जाते। एक बार दशरथ ने आक्षेप करते हुए सुझाया कि “मेरे नन्हे राजकुमारों की बजाय मैं स्वयं एक नाख सैनिकों के साथ आपकी यज्ञगाला(यानि गुरुकुल)की रक्षा करने आता हूँ।” इस पर विश्वामित्र ने इस मूर्चना को अस्वीकृत कर राम लक्ष्मण को ही ले जाने का निश्चय प्रकट किया।

### युद्धनीति की दीक्षा

यज्ञ रक्षण के लिए जाते समय और लौटते समय राम लक्ष्मण को विश्वामित्र रणनीति, राजनीति, शस्त्रास्त्रविद्या आदि की ही शिक्षा देते थे। ऐसे ही एक अवसर पर यज्ञभूमि से लौटते हुए विश्वामित्र राम लक्ष्मण को सीधे मिथिला नगरी ले गए जहाँ सीता से राम का विवाह निश्चित हो जाने पर दशरथ, कोशल्या आदि को सन्देश भेजा गया और उन्हें मिथिला बुला लिया गया। सामान्य व्यवहार में ऐसा कभी नहीं होता। पढ़ाई के लिए गुरुकुल में रहे शिष्यों को माता-पिता के सुपुद्द किया जाता है, तत्परतात् माता-पिता अपने अपत्यों का विवाह कराते हैं।

### जनक से सन्धि

अतः यही यह समझ लेना आवश्यक है कि रावण से जो युद्ध करना या उसके लिए विश्वामित्र ने जनक की सेना भी रावण के विरुद्ध राम का

१६४

माथ दे, इसलिए सीता से राम का विवाह कराने की योजना बनाई। उधर रावण भी आगामी संघर्ष की तैयारी में जनक से रिश्ता बनाने के लिए अवश्य वर बनकर जनक के दरबार में दाखिल हुआ जबकि उसकी अनेक स्त्रियों पहले थीं और सीता तथा रावण के बीच में बड़ा अन्तर था।

### जनक का सहाय्य चाहने की दोनों पक्षों में होड़

यह दौसी ही अवस्था थी जैसे महाभारत के समय दुर्योधन और अर्जुन दोनों ही आगामी युद्ध में श्रीकृष्ण का सहाय्य माँगने हेतु एक ही समय धोरण के महल में जा घमके। ठीक उसी प्रकार रावण और राम सहित विश्वामित्र जनक के दरबार में जनक से सेनिक सन्धि करने की इच्छा से पहुँचे।

### रावण की हँसी क्यों हुई?

नन् १६३६ में द्वितीय महायुद्ध आरम्भ होने के पूर्व हिटलर से सन्धि करने के लिए ब्रिटेन के प्रधानमन्त्री चेम्बरलेन और उधर रूस के विदेशमन्त्री दोनों पहुँचे। हिटलर ने रूस से सन्धि कर ली और चेम्बरलेन को खाली हाथ लौटना पड़ा। निराज होकर लौटे चेम्बरलेन की दयनीय अवस्था देखकर विद्व ने प्रमुख व्यक्ति चेम्बरलेन की खिल्ली उड़ाने लगे। रावण भी दौसी ही अवस्था हो गई। वास्तव में वह आया था जनक से सन्धि करने के लिए किन्तु उस राजनयिक दाव-पेच में राम के पक्ष में विश्वामित्र ही बाजी भार ले गए। अतः जनकमभा में रावण की बड़ी हँसी हुई।

### रामसीता के अनादी ढंग

रामलीला में इस कुछ अनादी ढंग से दिखाया जाता है कि जो धनुष नीता भी वही सरलता से उठा नीती भी वह उठाते-उठाते रावण हाँपकर गिर गहा। रामायण के प्रचलित प्रवचनों में ऐसी ही असंगत और तर्कहीन बातों पर शीरणिक लोग नम्बा-चौड़ा भाष्य करते रहते हैं और श्रोतागण उन अटपटी बातों को बड़े भक्षितभाव से सुनते रहते हैं। भला जो धनुष नीता जैसी नाजुक और उपवर कन्या भी जीलया उठा लेती थी वह महा-

शक्तिशाली रावण से नहीं उठाया गया ऐसा कभी हो सकता है? अतः बालमीकि रामायण में वर्णित प्रत्येक घटना पर बारीकी से तर्कसंगत विवार करने की आवश्यकता है।

### राम ने भी शर्त कहाँ पूरी की?

धनुष उठाकर उसे प्रत्यंचा बांधने की शर्त तो एक केवल एक बहाना या निमित्त था। वैसे देखा जाए तो राम ने भी शर्त पूरी कहाँ की? धनुष उठाकर राम प्रत्यंचा लगाने लगा तो धनुष टूट गया। अतः असली शर्त वह नहीं थी। मुख्य बात थी जनक से सेनिक सन्धि करने की। उसके लिए रावण और राम के पक्ष में होड़-सी लगी हुई थी। उसमें विश्वामित्र ने राम के पक्ष में बाजी जीत ली और रावण को निराज होकर लंका लौटना पड़ गया। इस प्रकार विवाह-सन्धि निश्चित होने पर दशरथ, कौशल्या, कंकेयी, सुमित्रा आदि सारे परिवार को बुलवाया गया। इस घटना से भी यह स्पष्ट है कि विश्वामित्र ही मुख्य सूत्रचालक थे और दशरथ की सम्मति आदि की कोई गुंजाइश ही नहीं थी।

### सारे राजपुत्रों के एक साथ विवाह

जनक के घराने से केवल सीता और राम के विवाह का ही रिश्ता नहीं अपितु मानों जैसे प्रमिला-उमिला-शमिला आदि कई अन्य उसी घराने को उपवर कन्याएँ लक्ष्मण, भरत, शत्रुघ्न आदि से उसी समय व्याह दी गई। इससे पता चलता है कि जैसे एक डोर को अन्य डोरों के माथ बल देकर पक्का-मोटा-सुदृढ़ बनाया जाता है वैसे जनक के भाई या सेनानी आदि से इतने घनिष्ठ, इतने विपुल और इतने प्रबल सम्बन्ध जोड़ दिए गए कि जनक की प्रजा या सेना का रावण को तनिक भी सहाय्य न हो पाए।

### राम का गुप्त रूप से प्रस्थान

इस सेनिक सन्धि के पश्चात् दूसरा महत्वपूर्ण कदम था राम और लक्ष्मण को गुप्तरूप से, राक्षसों को जरा भी शंका न हो पाए ऐसी रीति से,

१६६

रामपहन छोड़कर अरण्य में सेना गठन के लिए भेज देना। इसी उद्देश्य से कंकेशी के द्वारा दो बर माँगकर राम को बनवास दिलवाकर भरत की युद्धराज बनाने की चाल लेली गई। सारे प्रजाजनों को और राक्षसों को ऐसी घोषणा कर दी गई कि राम बेचारा क्या करे। उसे बनवास जाना ही राम और भ्रातृशक्ति के कारण लक्ष्मण भी साथ निकला।

### अपमानित दशरथ की मृत्यु

उच्चर दशरथ को बड़ा धक्का लगा। वशिष्ठ और विश्वामित्र द्वारा राम लक्ष्मण की प्रदीघं युद्ध के लिए राजमहल के बाहर ले जाने पर दशरथ अपने-आपको बड़ा पराभूत और अपमानित मानकर दुःखातिरेक से मृत हो गया।

### राम के साथ जाने का सीता का दुराघ्रह

वशिष्ठ और विश्वामित्र यह नहीं चाहते थे कि वन में राक्षसों से बनघोर युद्ध करते समय राम और लक्ष्मण को सीता की सुरक्षा की चिन्ता भरनी पड़े। अतः वशिष्ठ और विश्वामित्र की योजना थी कि सीता राजमहल में ही रहे। तथापि सीता ने एक न मानी और उसने राम लक्ष्मण के नाय ही बन के लिए प्रस्ताव किया। युद्ध में सहभागी होने के सीता के इस दुराघ्रह से आगे किस प्रकार एक से बढ़कर एक दुर्घटनाएँ होती रही जिससे राम और सीता में अनन्त तक कुछ अनवन-सी ही, रही यह हम आगे देखेंगे।

### प्रजाजनों की उलझन

प्राची रात राजमहल में यकायक अनवन की गम्भीर घटनाओं की चाती राम-सी, नौकर-चाकर आदि के द्वारा प्रजाजनों में आंधी की तरह केल गई। लोग राजमहल के बाहर इकट्ठे होने लगे। कंकेशी का हठ, राम-लक्ष्मण-सीता के बनवास जाने की तेयारी, दशरथ के दुःखविह्वल होकर मरणासन्न होने की बातों, इतनी अतक्ये घटनाओं की कतार अकलिप्त थी। और तो और सूर्योदय के पूर्व ही राजमहल से एक के बाद एक तो मे-

कई रथ एक माथ निकल पड़े। कई प्रजाजनों ने रथों का पीछा करता आरम्भ किया, क्योंकि वे इन उलझनभरी घटनाओं का सही पता लगाना चाहते थे।

### राम ने प्रजाजनों से पीछा कैसे छुड़ाया?

उधर राम को गुप्तरूप से अरण्य में प्रवेश कर निजी तेना संगठन आरम्भ करना था। किन्तु प्रजाजन पीछा नहीं छोड़ते थे। अतः बाल्मीकि रामायण के अनुसार राम ने सुमंत्र से कहा कि “अयोध्या की दिशा में रथ को मोड़कर पीछा करने वाले लोगों में ऐसा आभास निर्माण करें जैसे हम दुमरं मार्ग से नगर को लौट रहे हैं। तत्पश्चात् जब जनसमूह पीछे रह जाए तो फिर अपनी पूर्व निश्चित दिशा में रथ को दौड़ाना।”

यहाँ कुछ पाठक ऐसा आक्षेप करेंगे कि भगवान रामचन्द्र की जो पवित्र शब्द जनमानस में अंकित है उसे क्या इस लोकवंचना के आरोप से भव्या नहीं लगेगा?

इस आक्षेप को हमारे कई उत्तर हैं। एक तो यह कि हमें बाल्मीकि रामायण को प्रमाण मानकर चलना है। अतः उसमें जब इस लोकवंचना का राम ने सुमंत्र को दिया आदेश स्पष्टतया उल्लिखित है तो उसे टाल देना बुद्धिमानी नहीं है। दूसरा उत्तर यह है कि बाल्मीकि रामायण की ऐसी कई वारीकियाँ जो पाठकों के दृष्टि-पथ में नहीं आई हैं, उनका योग्य विवरण देना ही इस अध्याय का मुख्य उद्देश्य है। तीसरा उत्तर यह है कि किसी उच्च ध्येय के लिए जो युक्ति प्रयुक्त की जाती है उसे चालाकी नहीं कहा जाता, जैसे छत्रपति शिवाजी के जीवन में ऐसे कई प्रसंग आए जब उन्होंने निजी बुद्धिमानी से शब्दु को परास्त किया या अपने-आपको जब उन्होंने निजी बुद्धिमानी से शब्दु को परास्त किया या अपने-आपको है जिनमें रावण के विरुद्ध चलाए प्रदीघं अभियान में रामचन्द्रजी ने वही चालें चली जो एक बीर योद्धा, कुशल सेनानी तथा राष्ट्रभक्त शासक चलाकर ख्याति प्राप्त करता है।

१६८

## चेहरा ढककर सारथी का नगर प्रवेश

राम, सीता, लक्ष्मण को वन में छोड़कर जब सुमंत्र अयोध्या वापस लौटा तो उसने निजी फेटे के पत्तू से अपना चेहरा ढक लिया था, ऐसा बाल्मीकि रामायण में उल्लेख है। यह सावधानी इसलिए बरती गई थी कि प्रजाजन राम के सारथी को न पहचान सके और उससे रामचन्द्रजी के प्रस्थान के बारे में कुछ पूछ न सकें।

## नाव को जंगल में छुपाना

तत्पश्चात् गंगापार करने के बाद जिस नाव से वे पार गए उस नाव को लक्ष्मण ने भाड़ी में छुपा दिया ऐसा बाल्मीकि ने उल्लेख किया है। वह इसलिए कि यदि कोई पीछा कर रहा हो या पता करना चाहे तो उसे कोई चिह्न या सूत्र न मिले।

## राम के साथ सेना थी

राम, लक्ष्मण और सीता यह तीन व्यक्ति ही राजमहल से वन गए ऐसा रामलीनाओं में जो दर्शाया जाता है वह सही नहीं है। युद्ध के लिए जब कोई राजा या सेनानी प्रस्थान करता है तो निजी अंगरक्षक दल और सेना आदि साथ अवश्य होती है। वशिष्ठ और विश्वामित्र ने राम-लक्ष्मण को युद्धास्त्र का जो प्रशिक्षण दिया या वह सेना का नेतृत्व करने का प्रशिक्षण था।

## राम-सीता-लक्ष्मण का चलने का क्रम

वन में राम आगे, बीच में सीता और पीछे, लक्ष्मण ऐसे चलते हुए रामलीनाओं में बताए जाते हैं। यह तभी हो सकता है जब राम के नेतृत्व की टुकड़ी आगे हो, बीच में सीता की सेना हो और पीछे लक्ष्मण का दल हो। यदि राम-सीता और लक्ष्मण ऐसे तीन ही व्यक्ति अरण्य में पैदल चलते हों तो वे एक साथ चलते, जैसे सामान्यतया होता है, न कि एक के पीछे एक। केवल राम, सीता तथा लक्ष्मण के नाम इसलिए लिये जाते हैं कि सेना आवनियों में प्रत्येक टुकड़ी नेता के नाम से जानी जाती है। जैसे मध्यमुरीन राजिहाम में और गंगा और शिवाजी की लड़ाई या संघर्ष का जब

उल्लेख आता है तो इसका अर्थ यह नहीं करना चाहिए कि हाथों में ढाल-तलवार धारण किए हुए शिवाजी और औरंगजेब एक-दूसरे पर प्रहार करते होते। उनका उल्लेख तो केवल विरोधी सेनाओं के नेताओं के रूप में होता है। अतः रामायण में जब भी बाली-सुग्रीव, राम-रावण आदि किन्हीं दो व्यक्तियों के संघर्ष का उल्लेख होता है तो यह समझना बड़ी भूल होगी कि उन दो व्यक्तियों में ही झड़पे होती थीं।

## भरत भेट क्यों?

राम आदि के प्रस्थान के पश्चात् भरत, जो राम से मिलने वन में गया वह इसलिए नहीं कि राम को वापस बुलाया जाए। भरत के साथ भारी सेना थी और भरत जैसे ही आगे-आगे कूच करता गया वैसे जहाँ-तहाँ पक्की सड़कें, तालाब, मकान आदि बनाए जाते रहे, ऐसा बाल्मीकि रामायण में उल्लेख है। भरत भेट इसलिए हुई कि राम के सेना शिविर का अयोध्या के राजमहल को पूरा पता रहे और राम को लगातार कुमुक आदि भेजी जा सके।

भरत राम की पादुकाएं इसलिए लाए कि रावण के ऊपर की गई चढ़ाई समाप्त होने तक राम की अनुपस्थिति में राज्य की देखभाल करते हुए राम को युद्ध-सामग्री लगातार पहुँचती रहे। यह समझना कि भरत ने कैकेयी के दुराघ्रह के लिए राम से क्षमा मांगी और राम को अयोध्या वापस चलने को कहा—रामायण के पाठकों की ओर प्रवचनकारों की बड़ी भूल है।

## भरत का मातुल गृह

वशिष्ठ और विश्वामित्र ने राम-लक्ष्मण को वनवास भेजने की योजना बनाई उसकी गुप्तता हेतु भरत और शत्रुघ्न को नाना के घर भेज दिया गया था। जिसे आज रूस (कृषीय) देश कहते हैं, वही भरत और शत्रुघ्न का मातुल प्रदेश था। वहाँ से भरत और शत्रुघ्न के लोटने के समय कम्बल और बर्फलि मार्गों में से हिरण या कुत्तों को जोतकर चलाए जाने वाले वाहनों का रामायण में उल्लेख है।

भरत भेट के पश्चात् राम की छावनी का स्थलान्तर  
हो गया तो उसके लिए राम से भेट की थी,

भरत भेट के पश्चात् राम का था । भरत में जिस स्थान पर भरत ने राम से भेट की थी, वहाँ घोड़े, हाथी आदि की लीद और बड़ी मेना छावनी के अन्य कूड़ा-करकट इत्यादि चित्र विषुल मात्रा में खिले थे । उनसे शब्द के विमानों और गड़नी टुकड़ियों को राम के गुप्त मेना स्थल का और उनकी चढ़ाई की योजना का पता चल जाता, अतः भरत के बापस लौटने के पश्चात् राम ने तुरन्त निजी छावनी का स्थान बदल दिया ऐसा वाल्मीकि ने उल्लेख किया है ।

राम-लक्ष्मण-सीता के अरण्य में सेना की छावनी कायम करते ही राजसों की सेनाओं से झड़प होती रही। मारीच, खर, दूषण, कवच्य, चाटिका, शूर्पणखा, इन्द्रजीत, कुम्भकर्ण और रावण स्वयं विविध राक्षस सेनाओं के नायक थे।

अयोध्या, पंचवटी आदि

भारत के बाहर भी हो सकते हैं

एक-एक राक्षस टुकड़ियों का सफाया करते-करते राम की सेना पंचवटी तक का प्रदेश जीत चुकी थी। हम लोग अयोध्या, पंचवटी और उनका वतंमान सुकड़े भारतवर्ष या हिन्दुस्तान के अन्तर्गत ही बतलाते हैं। यह बड़ी भारी भूल है। राम तो विश्व सम्मान या त्रैलोक्यनाथ था। रामायण के ममष मारे पृथ्वीतल को भरतभूमि या भारतवर्ष कहते थे। Universe, इम आंगनभाषी शब्द का अर्थ है सारी पृथ्वी। भारतवर्ष या भारतभूमि का प्राचीनकाल में वही अर्थ था। अतः दस लाख वर्ष पूर्व राम की अयोध्या कही थी? वहाँ से पंचवटी कितनी दूर थी? यह कहना कठिन है।

राम तपस्यी नहों था

धर्मनिकाला राम बेचारा, १४ वर्ष किसी प्रकार वन में तपस्या करके बिनाता परन्तु क्या करे राजसों के हमलों का विरोध करना अनिवार्य हो गया यह विद्यमान यारण निराधार है। राम को यदि सचमुच तपस्या ही करनी होती तो वह हिमालय की पहाड़ियों में जाता न कि दक्षिण दिशा।

में। और नपम्बो राम पर राक्षस भी वयों हमले करते ? अतः पातुका ने यह समझ लेना चाहिए कि राजनीति में जब शत्रु में युद्ध छिड़ा शैता है तो ऐसी कई अफवाहें उड़ा दी जाती हैं ताकि शत्रु को पा एरे-गेरे लोगों को चढ़ाई की तैयारी आदि की महत्त्वपूर्ण बातें पता न लगें। यूरोप में भी जो रामायण प्रचलित थी उसमें भी राम की तपस्या की यह अफवाह उल्लिखित है।

रावण की चिन्ता

पंचवटी तक की चढ़ाई में जब राम की सेना आगे ही आगे बढ़ती गई और रावण के अनेक सेनानी हारते रहे तो रावण को चिन्ता उत्पन्न हुई। राम को युद्ध-विराम के लिए राजी कराने के लिए सीता-हरण का दाव रावण ने रखा। किन्तु राम की प्रबल छावनी से सीता का तभी हरण किया जा सकता था जब राम की दो-निहाई सेना को किसी प्रकार छावनी से दूर ले जाया जाए—ऐसा रावण ने हिसाब लगाया।

## कांचनभृग की योजना

अतः यहाँ कूटनीति का प्रयोग किया गया। मारीच को मुवर्णमृग का रूप दिया गया। इसका सही अर्थ कुछ और ही है। मृग का संस्कृत में एक ऊपरी अर्थ तो “हिरण” है किन्तु दूसरा भी एक अर्थ है। वह है कि निजी रूप बदलकर दूसरे को धोखा देना। अतः मारीच के नेतृत्व में राजसों की एक टुकड़ी बना दी गई। और उम टुकड़ी ने ऐसा दिखावा किया कि रावण का पूरा चमकता-धमकता खजाना (हीरे-जवाहरात, सोना-चाढ़ी इत्यादि) किसी एक छावनी से दूर के किसी दूसरे स्थान पर ले जाया जा रहा है।

पंचवटी में राम की सेना की जो विशाल छावनी लगी थी उसके तीन विभाग थे। एक तरफ सीता के नेतृत्व की टुकड़ी। दूसरी तरफ लक्ष्मण की सेना और तीसरी तरफ राम की सेना।

रावण जानता था कि राम-लक्ष्मण को तो वशिष्ठ और विश्वामित्र ने पुढ़नीति, शस्त्रास्त्र विद्या, कूटनीति, शत्रु के दोष-पेच आदि सारी

२०२

बातों का प्रशिक्षण दिया था, केवल सीता ही उन सब बातों में अनभिज्ञ थी।

अतः मारीच ने यह चाल ली कि जिस तरफ सीता की सेना का डेरा लगा था उसी तरफ रावण का बड़ा मौलिक खजाना एक स्थान से दूसरे स्थान की ओर ले जाया जा रहा है, ऐसा स्वर्णग रखा। खजाना तो बड़ा स्थान की प्रसीत होता था और उनकी राक्षस सेना भी बड़ी सीमित-सी कीमती प्रसीत होता था और उसकी राक्षस सेना भी बड़ी सीमित-सी दिनाई देती थी। मारीच की टुकड़ी की गति भी तेज नहीं थी। रामायण दिनाई देती थी। रामायण की टुकड़ी की गति भी तेज नहीं थी। रामायण में सुवर्णमृग प्रसंग की प्रचलित कल्पना बड़ी बालिश और हास्यास्पद-सी है कि सीता ने कान्चन शरीर का मृग देखा और उसका धिकार करने का उमने राम को आग्रह किया।

बास्तव में बात यह थी कि रावण का वह खजाना ढीले-ढाले असुरनित दृग से जाते हुए देखकर सीता को मारीच की टुकड़ी पर हमला करने का मोह हुआ। अतः उसने राम और लक्ष्मण को उसके सम्बन्ध में सन्देश भिजवाया। राम और लक्ष्मण कुशल सेनानी होने के कारण उन्होंने सीता को समझाने का बहुत यत्न किया कि ललचाने वाले खजाने (यानि सुवर्ण-मृग) के पीछे राक्षसों का कोई गहरा पद्धयंत्र होने से उससे विचलित नहीं होना चाहिए।

### राम को छावनी से निकलना पड़ा

किन्तु सीता ने एक न सुनी। वह निजी पराक्रम बताकर रावण का खजाना जीतने का यथेत लेना चाहती थी। अतः उसने रानी के नाते रावण का वह खजाना जीतने का निजी दुराग्रह कायम रखा। यहीं से राम और सीता की जनवन आरम्भ हुई और वह अन्त तक रही। राम पर दबाव लाकर उस मारीच की टुकड़ी का पीछा करने को सीता ने बाध्य किया। राम देखारा अपनी इच्छा और निष्कर्ष के विरुद्ध सीता के दुराग्रह के समाधान की खातिर निजी एक-तिहाई सेना लेकर मारीच की टुकड़ी का पीछा करने निकल पड़ा। मारीच की टुकड़ी आगे ही आगे दूर तक चलती गई और राम की सेना उसका पीछा करती रही। जमकर युद्ध करने का तो मारीच का उद्देश्य था ही नहीं। मारीच की टुकड़ी के सैनिक

और राम की सेना के अगले दस्तों में झड़पे होती रहीं। उनमें राम के जो सैनिक मारे गए उनकी बर्दी कुछ राक्षस सैनिकों ने पहन ली और पंचवटी में सीता की छावनी में सन्देशा भिजवाया कि राम संकट में होने के कारण उसने लक्ष्मण के टुकड़ी की कुमक माँगी है।

### लक्ष्मण को भी छावनी से निकलना पड़ा

यह सुनकर सीता को बड़ी घबराहट हुई और उसने लक्ष्मण ने निजी टुकड़ी के साथ कूच करने का आग्रह करना आरम्भ कर दिया। लक्ष्मण ने समझाने का बहुत यत्न किया कि इसमें राक्षसों की अवश्य कोई कूटचाल है क्योंकि राम की सेना प्रवल है। तब भी बड़ी भाभी और रानी के नाते सीता ने लक्ष्मण की कड़ी भर्त्सना की और उसकी टुकड़ी के साथ राम की दिशा में कूच करने पर बाध्य किया। प्रस्थान करते समय सीता को लक्ष्मण ने समझाया कि उनकी सैनिक छावनी की तोपों आदि शस्त्रास्त्रों की मार कहीं तक है। उस सीमा के अन्दर-ही-अन्दर सीता रही तो वच्ची हुई एक-तिहाई सेना से भी उसका पूरी तरह संरक्षण होगा। वर्तमान प्रवचन-कार लक्ष्मण-रेखा का सही अर्थ न समझकर उस लक्ष्मण रेखा का एक दंबी चमत्कार वाली अर्थात् लक्ष्मण द्वारा खोंची गई जादुई रेखा के रूप में वर्णन करते हैं, जो तथ्यतः गलत है।

### राक्षसी-षड्यंत्र का तीसरा भाग

राक्षसों का यह पद्धयंत्र इस प्रकार राम और लक्ष्मण को उनकी सेनाओं के साथ दूर भेज देने में जब सफल हुआ तो उस षड्यंत्र के शेष भाग को पूरा करने के लिए रावण स्वयं अपने साथियों के साथ विमान से पंचवटी छावनी में से कुछ दूर उतरा और उसने एक यति का रूप लेकर सीता की छावनी में सन्देशा भिजवाया। राम के प्रजाजनों में से कोई साधु-संन्यासी-यति आदि मिलने आये होंगे ऐसा समझकर सीता स्वयं छावनी से बाहर उनसे मिलने गई। क्योंकि सुरक्षा की दृष्टि से अनजाने व्यस्थ व्यक्तियों को सेना की छावनियों के अन्दर बुलाना इष्ट नहीं होता।

बाहर उनसे मिलने जाते ही रावण और उसके साथियों ने झपट्टा भार-

कर सीता के हाथ-पैर बाधिकर उसे विमान में घमोट लिया और तुरन्त वक्षा को दिशा में विमान उड़ाया।

### जटायु को हवाई गश्त

उस समय राम की एक छोटी हवाई टुकड़ी जटायु के नेतृत्व में उस परिसर में गश्त लगा रही थी। उसे जवापता चला कि सीता को बन्दी बना कर उसका अपहरण किया जा रहा है तो जटायु के जेट विमानों ने रावण को बैमानिक टुकड़ी पर आकाश में प्रहार करना आरम्भ किया। किन्तु रावण का हवाई बेड़ा प्रबल होने के कारण जटायु का छोटा और दुर्बल हवाई दल हताहत होकर भूमि पर गिर गया।

इधर मारीच की सुवर्णमूर्ग वाली चाल से सीता के आग्रह के कारण धोखा खाकर जब राम वापस निजी छावनी की दिशा में लौटा तो उसे जटायु की धायत अवस्था और उसके हवाई दल की पूरी क्षति हुई दिखाई दी। सीता के अपहरण की बाति जटायु ने राम से कहा और थोड़े ही समय में जटायु का देहान्त हो गया।

### जटायु का विमान दल

वर्तमान प्रवचनकार जटायु को एक गीध, चील, गरुड़ बताते हैं। नैनिको परिभाषा में वर्दी पर पक्षियों के पंखों की जोड़ी जैमा चिह्न लगाना जटायुदल का निर्देश करता है। विमान चालक का प्रशिक्षण पूरा करने वालों को 'पंख लगा दिए गए' ऐसा कहने की प्रथा वर्तमान युग में भी है। वही रामायणकाल में भी थी।

### राम का विलाप बंचना के लिए था

रावण ने बड़ी चतुराई के साथ राम-लक्ष्मण को बुद्धिहीन सिद्ध करके सेना की प्रबल सुरक्षा में से सीता का अपहरण किया, इससे राम को बड़ा खल्का लगा। विशिष्ट और विश्वामित्र द्वारा दिया गया सारा प्रशिक्षण राठोंगों की चतुराई की तुलना में फीका पड़ गया। रावण के हाथों में सीता के पड़ जाने से "एली को मुक्त कराकर वापस अयोध्या ले जाना चाहते हो सो शीता हुआ सारा प्रदेश वापस करो और हार मानकर लौछनास्पद रान्धि-

पर नामांकन करो" ऐसा सुझाव रावण के पक्ष से दिया जाने लगा। राम की मारी प्रतिष्ठा, उसका सारा यथा, उसका कर्तृत्व सारा शून्य के बगावर रह गया। यही राम के विलाप का मुख्य कारण था। उस विलाप में पात्नि से जुदाई का दुःख अत्यल्प था। मुख्य दुःख था रामावतार के जीवनध्येय को खग्राम ग्रहण लगने का। अतः उस अण से राम के मन में सीता के प्रति अन्यन्त तिरस्कार भड़क उठा और वह राम और सीता के जीवन भर का यम रहा। जिस रणनीति के क्षेत्र में सीता पूर्णतया अनभिज्ञ थी उसमें वृद्धा हस्तक्षेप करके सीता ने निजी दुराग्रह से राम-लक्ष्मण-भरत आदि की रावण विरोधी लड़ाई के सारे प्रयासों को विफल कर शून्यावस्था तक पहुंचा दिया था। सीता ने राजद्रोह कर राज्ञ शत्रु से हाथ मिलाई तो नहीं की? उस अवस्था में ऐसी शंका उत्पन्न होनी स्वाभाविक ही थी, बज्ञानता-वश भी सीता ने जो कुछ किया उसके परिणाम भी राष्ट्रद्रोह और स्वामिद्रोह जैसे ही गम्भीर थे।

### अयोध्या में क्रोध

यह बाति जब अयोध्या पहुंची (क्योंकि अयोध्या से ही मारी कुमक आदि आती रहती थी) तो मारी अयोध्या क्रोधित हो उठी। सीता के जीवन के अन्त तक प्रजाजनों में इस बात की चर्चा चलती रही। जैमा सामान्यतया होता है, लात्वों लोग जब किसी घटना की चर्चा करते हैं तो अनेक मनमतात्त्वार होते हैं। एक मत यह था कि सीता ने युद्धनीति के क्षेत्र में वृद्धा दखल देकर राम का भट्ठा बिठा देने की तौबत ला छोड़ी। दूसरा मत प्रवाह था कि सीता रावण में मिली होने के कारण उसने जानबूझकर राम-लक्ष्मण को मेनामहित पंचवटी से दूर निकल जाने के लिए प्रवृत्त किया। युद्धमान अवस्था में प्रत्यक्ष रानी के आचरण में लोगों को उसके राष्ट्रद्रोह-राजद्रोह-पतिद्रोह और कुलद्रोह की शंका आना कितना महान अपराध गिना जाता है? आगे रामायण में किसी धोखी ने आक्षेप उठाने की जो बात है वह इसी कारण आती है। अतः सीता के प्रति प्रजाजनों का जो क्रोध था वह रावण की बन्दिशाला में व्यभिचार की शंका से न होते हुए राष्ट्रद्रोह के आरोप में था। इसीलिए सारे प्रजाजनों में सीता को देहदण्ड देने की बात चल रही।

थी। इसी कारण सीता ने एक बार अग्निदिव्य करने पर भी प्रजाजनों में सीता के राष्ट्रद्वोही होने की ही बात चलती रही। इसी के परिणामस्वरूप सीता को सीमा पार छोड़ देने का आदेश राम ने लक्ष्मण को दिया। वहाँ भी सीता को चैन नहीं था। अतः अन्त में सीता को पृथ्वी के तेह में समाधि लेनी पड़ी।

### राम की समस्या

राम के लिए भी लोगों का वह आरोप एक बड़ी समस्या बनकर खड़ी हो गई। एक सुशील पत्नी और पटरानी के नाते सीता को राजसिंहासन पर अपने साथ बिठाना राम को अशक्य हो गया। राजद्रोह-राष्ट्रद्वोह और पतिद्रोह करने वाली रानी के नाते सिंहासन पर बैठी भीता को अभिवादन करने से प्रजाजन मुकरने लगे। भला ऐसी सीता को राजमहल में और राजगढ़ी पर किस प्रकार और कितनी अवधि तक रान रख सकता था। जब प्रतिदिन या प्रतिक्षण सीता के महान अपराध की बाबत सारे प्रजाजनों में कानाफूसी का कोई अन्त न रहा, इसी कारण सीता को देहदण्ड देना ही न्यायोचित था। फिर भी एक सुशील पत्नी और रानी को देहदण्ड कैसे दिया जाए यही राम के मन में एक पेचीदा प्रश्न था। अतः कठोर न्याय के लिए प्रमिद्ध राम ने जब सीता को अरण्य में वेवस छोड़ देने की लक्ष्मण को आज्ञा दी तो वह अपने आप में लोगों के मन में रामचरित्र पर एक दाग-सा लग गया कि राम ने सीता को राष्ट्रद्वोह के अपराध में कड़ा-से-कड़ा दण्ड देने का राज-कर्त्तव्य नहीं निभाया। यह राम की न्यायशीलता पर एक घब्बा था। इसी से राम के मन में एक बड़ा संघर्ष गा उठ खड़ा हुआ जिससे राम बहा ब्रह्म हुआ। "कि कर्म कि अकर्म इति कवयोध्यत्र मोहितः" ऐसी राम की अस्था हो गई।

### रामचरित मानस ने रामायण को विकृत किया है

त्रेतायुग के राम-रावण संघर्ष का ऊपर कहे अनुसार विवरण करने के बाय तुलसीदास जी ने उसे भवित का मोड़ देकर सीता की जो अनाप-यनाप स्तुति की है वह बाल्मीकि ने लिखे कथानक या इतिहास के पूर्णतया

विपरीत है। मना तुलसीदास का रामचरितमानस एक उत्तम प्रसादपूर्ण काव्यग्रन्थ अवदय है किन्तु भवित के प्रवाह में त्रेतायुग के उस महान इतिहास को नोड-मरोड़कर विकृत कर रामचरितमानस में उसकी छिन्न-भिन्न अवस्था कर दी गई है।

ऊपर दिए विवरण से ही रामायण की विविध घटनाओं का, राम-सीता अनवन का, प्रजाजनों के सतत आक्षेपों का और सीता के सम्बन्ध में राम के मन में उठे तूफान का सही पता लगता है। इसके बिना रामायण एक भावुक, असंगत और हास्यास्पद कथा बनकर रह जाती है।

मन्दिरों में भावुक भक्तगणों के सम्मुख तथा शिशु, विवाहों, अपन, बृद्ध, गलितांग दृष्टिन आदि श्रोताओं को तम्बोधित करते हुए परम्परागत पद्धति ने पौराणिक लोगरामायण का प्रवचन करते हैं उसमें अवास्तव और अत्यक्ष तफ्तील की भरमार होती है। किन्तु नास्तिक हिन्दू तथा विश्व के अन्य धर्मीय लोग, जिनको रामायण की घटनाएँ आम व्यवहारी दृष्टिकोण से नमझा दी जाएँ तो ही वह लोग उन घटनाओं को भली प्रकार समझेंगे। भावुक लोगों को भी इस अध्याय में दिए गए वास्तववादी दृष्टिकोण से रामायण ही विविध प्रसंगों का विवरण अधिक रोचक और विश्वास-योग्य लगेगा।

### सुग्रीव से सन्धि

मारीच का पीछा करके राम-लक्ष्मण जब निजी छावनी में लौटे तो सीता अपहरण हुआ देखकर उन पर मानों जैसे आकाश टूट पड़ा। इतने वर्षे किए संघर्ष का नारा यश शून्य-सा हो गया।

इससे निकलने का दूसरा कोई मार्ग ढूँढ़ना आवश्यक था। और वह उन्हें बाली और सुग्रीव में पड़ी फूट से मिल गया। बाली-सुग्रीव के पास छापामार सैनिक और प्रबल वायुदल था। किन्तु बाली द्वारा सुग्रीव की पत्नी का अपहरण करने के कारण वे आपस में ही लड़ने लगे थे। उनकी उस फूट का लाभ राम-लक्ष्मण ने उठाया। आरम्भ की सन्धि जैसे राजा जनक से की गई थी वैसे ही यह दूसरी सन्धि सुग्रीव और राम-लक्ष्मण के बीच हुई। रावण द्वारा हरण की गई पत्नी राम को लौटाने में सुग्रीव ने रान को

सभी प्रकार का नहाय देना और उमके पूर्व शुल्क के रूप में राम ने बाली को मारकर सुशीव को किटिकन्था का अधिपति बनाकर अपहृत पत्नी मुशीव को वापस दिलवाना, ऐसी उम सन्धि की शर्तें थीं।

### सीता की जागृत सुदृढ़ि

उधर सीता को विमान में बन्धी बनाकर जब रावण का विमान लंका-स्थित रावण के गृष्ण केन्द्र के प्रति आकाशमार्ग से चल पड़ा तब कहीं सीता को राखनों के उम महान् पद्यन्त्र का पता चला और वह विलाप करने लगी। उन धूण से सीता जागरूक हो गयी और उसने पहली वृद्धिमानी की बात यह की कि अपने आभूषण निकाल-निकालकर वह विमान से फेंकने लगी। वे आभूषण सुशीव के गहनी दस्तों के हाथ लगे और उनसे उन्हें मोता की किस दिशा में ले जाया गया, उसकी अस्पष्ट-सी कल्पना आई। राम-जठन्ज में सुशीव की सन्धि हो जाने से उन्होंने वह सनाचार राम-जठन्ज नक पहुँचाया। इन प्रमाण में रावण के विरुद्ध चढ़ाई का दूसरा दौर आरम्भ करने की कुछ आशा पत्तवित हुई।

### बाली-सुशीव मर्कट नहीं थे

बाली-सुशीव को मर्कट या जंगली मानव समझना बड़ी भारी भूल है। राखन, बानर, राम, जनक आदि मारे हुनयुग के मानव ही थे। बानर या कपि का जंघ सैनिकी परिभाषा का लेना चाहिए। जैसे द्वितीय नहायुद्ध में जमन सेनानी रोमेल और आग्न सेनानायक की टूकड़ियों की अफ्रीका महाद्वीप के बीरान प्रदेश में जो भड़पें होती थीं उन्हें तत्कालीन समाचार-पत्रों में Desert rats यानि परम्पराके चूहों की लड़ाई कहा जाता था। यदि उम जाति वर्षों के पदचार् उम परिभाषा से कोई कल्पना करे कि द्वितीय नहायुद्ध में इसनेष्ट और जमनी ने अपने-अपने देश के चूहों की सेना यहाँ की थी तो वह बड़ा हास्यामाद होगा। सैनिक टूकड़ियों की भाजू, छोंते हत्यादि नाम दिए जाते हैं। उसी प्रकार बाली-सुशीव को आपामार टूकड़ियों बानरों की तरह जंगल में छुपी रहकर ग़ृ पर अचानक जपलनापूर्वक आक्रमण करने में प्रवीण थीं, अतः उन्हें

बानर संज्ञा थी। उनके पास एक विशाल विमानदल भी था, किन्तु राम लक्षण जैसा कुशल नेतृत्व नहीं था और बाली-सुशीव में फूटपड़ने के कारण वे आपस में ही लड़ने लगे थे। उनकी सारी संपत्ति और सेना उसी में नष्ट हो रही थी।

उसी प्रकार जाम्बुवान को भालू समझना भी गलत है। वह भी एक मानव वीर ही था। हो सकता है कि उनकी सेना के चिह्न बानर, भालू आदि रहे हों, उनके सैनिक उस प्रकार का पहरावा भी पहनते हों। यूरोप के राजदूत आजकल भी Tailcoat यानि पूँछवाला कोट पहनते हैं। क्यों? वह इसलिए कि राम को विश्व में आदर्श राजा मानने की पूर्वापर प्रथा रही है। राम का दूत हनुमान टेलकोट (Tailcoat) यानि पूँछवाला कोट पहनता था। इसी कारण आजकल के पाश्चात्य राजदूतों ने भी वही प्रथा कायम रखी है। दस लाख वर्षों से रामकथा का सारे विश्व में कितना प्रभाव रहा है उसका 'टेलकोट' यानि पूँछवाला कोट से और ठोस प्रमाण क्या हो सकता है? अन्य प्रमाणों का भी हमने इस ग्रन्थ में समय-समय पर अन्यत्र उल्लेख किया है।

### रावण की एक और चाल

सीता का अपहरण करने पर भी सीता को लौटाने की शर्त पर राम कोई सन्धि करने के लिए तैयार नहीं हैं यह देखकर रावण ने एक और राजनयिक चाल चली।

रावण की बहन शूर्पणखा उपवर और सुन्दर थी। उससे विवाह करके रावण से नाता जुड़ने के निमित्त से राम युद्धविराम की घोषणा करें ऐसा सुभाव रावण के पक्ष से राम को किया गया। एक पत्नीवत के कारण राम ने शूर्पणखा से विवाह करने के सुभाव को अमान्य किया ऐसा परम्परागत कहा जाता है। किन्तु वह ठीक नहीं है। राम के पिता दशरथ की तीन पत्नियाँ थीं। राम के समय और तत्पश्चात् भी छत्रपति शिवाजी तक शत्रियों की अनेक रानियाँ होती थीं। राज्य की सुरक्षा की दृष्टि से अनेक शत्रियकुलों से विवाह सम्बन्ध जोड़ना आवश्यक समझा जाता था। अनेक स्त्रियों से जैसे राजपुत्र भी सेना का नेतृत्व करने में और विविध सूबों का

प्रवर्णन में सहाय्य होते थे। अतः राम का एक पत्तित्व का नियम एक निश्चयी योद्धा के नाते भले ही ठीक हो किन्तु वह मुख्य कारण नहीं था। मुख्य कारण था कि रावण से किसी भी शर्त या प्रलोभन पर सन्धि करने के लिए राम तैयार नहीं था।

इसीलिए राम की तरफ से सुझाव दिया गया कि रावण से शासक से बहनोई का नाता जोड़ने के लिए लक्ष्मण को पूछा जाए। उस समय लक्ष्मण भी तो विवाहित ही था। तथापि राम यह परखना चाहता था कि क्या रावण से सन्धि करने को लक्ष्मण का मन करता है या नहीं? किन्तु लक्ष्मण भी राम के जितना ही दृढ़निश्चयी था। रावण का वध कर लंका जीतने तक युद्ध विरामन करने की राम-लक्ष्मण दोनों की प्रतिज्ञा थी। अतः दोनों हाथ शूर्पणखा से विवाह करने का रावण का सुझाव ठुकरा देने पर शूर्पणखा के नेतृत्व में राक्षसी सेना ने राम लक्ष्मण की छाँवनी पर हमला किया। उस हमले में शूर्पणखा को जो बार लगे उससे उसके नाक और कान कट गए।

### शूर्पणखा के विवाह प्रस्ताव का हास्यास्पद विवरण

इस घटना का रामायण के वर्तमान प्रवचनों में कितना बेड़गा, अस्वाभाविक और हास्यास्पद विवरण दिया जाता है। कहा यह जाता है कि राजमी शूर्पणखा अति कुरुप होते हुए भी स्वयं राम के डेरे में दाखिल होकर राम से प्रणय चेष्टा करने लगी। स्वयं विवाहित होने के निमित्त राम ने शूर्पणखा को लक्ष्मण के पास भेजा (जबकि लक्ष्मण भी विवाहित था)। लक्ष्मण ने डेरे में दाखिल होकर इब शूर्पणखा ने विवाह की बात छेड़ी तो लक्ष्मण ने तलवार से शूर्पणखा के नाक-कान काट डाले। उस पर कुद्द हुई शूर्पणखा रावण के दरवार में बायस लौटी।

जार कहे वर्णन में अस्वाभाविक बातों की भरमार है। रावण कुल द्वापि राक्षस का था। वे सभी व्यक्ति वैसे ही गुन्दर, मुदृढ़ और सुडौल थे जिनमें अशोचा के यशकुल के। शूर्पणखा जैसी उपवरस्त्री द्वारा राम जैसे दृष्टि के डेरे में दाखिल होकर एकाएक प्रणय चेष्टा आरम्भ कर देना भी तरह नहीं था। उसके उपर बन्धु और पालक के नाते विवाह का रिश्ता

कायम करने का सुझाव रावण की ओर से दिया गया था। राम की अमर्मति के पश्चात् वैसा ही रिश्ता लक्ष्मण से जोड़ने का सुझाव रावण के पक्ष से किया गया। वह दूसरा यत्न भी जब असंमत हुआ तो मिवाय युद्ध आरम्भ करने के अन्य कोई चारा ही नहीं था। शूर्पणखा की सेना उमी तंयारी में आई थी। विवाह का प्रस्ताव मान्य होकर यदि युद्ध विराम हो जाए तो ठीक है, यदि न हुआ तो एकाएक हमला बोल देना।

राम-लक्ष्मण राक्षसों की ऐसी चालों से भली प्रकार परिचित थे। अतः वे सावधान हो गए थे। शूर्पणखा के नेतृत्व में राक्षसी सेना से जो झड़प हुई उसमें शूर्पणखा के नाक-कान लक्ष्मण की सेना के द्वारा कट गए। यह आवश्यक नहीं कि प्रत्यक्ष राम और लक्ष्मण से शूर्पणखा बोली हो या व्यक्तिगत रूप से उनसे मिली हो। इतिहास में इस प्रकार की वातचीत दूतों द्वारा होती है और युद्ध सैनिकों द्वारा किया जाता है। यद्यपि नाम नेताओं का लिया जाता है।

लक्ष्मण को शूर्पणखा द्वारा विवाह का सुझाव दिए जाने पर लक्ष्मण ने शूर्पणखा के नाक-कान काट डाले यह पीराणिकों का कथन बड़ा हास्यास्पद है। पहली बात तो यह है कि वैदिक संस्कृति में कोई युवती किसी युवक से विवाह का प्रस्ताव स्वयं नहीं करती। ऐसे प्रस्ताव कर्त्या के पालक करते हैं। दूसरी बात यह है कि ऐसा प्रस्ताव आने पर युवक या तो 'हाँ' या 'न' कहेगा या कहेगा कि "मैं सोचूंगा।" भला एकाएक तलवार उठाकर उस सुन्दरी के नाक-कान थोड़े ही काटेगा। इस बात से पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि रामायण कितने गलत ढंग से जनता के सामने प्रस्तुत की जा रही है। श्रोतागण भी रामभक्ति के नशे में धुद होकर एक के पीछे एक अनेक असंगत घटनाओं और अटपटी कल्पनाओं को बगैर सोच-समझ निगलते रहे हैं।

### बाली-सुग्रीव का युद्ध

बाली-सुग्रीव का जो युद्ध हुआ उसे रामलीलाओं में गदाधारी बाली गदाधारी सुग्रीव से लड़ रहा है और एक वृक्ष की आड़ लेकर राम एक बाण से बाली का वध करते हुए बतलाया जाता है, जो सर्वथा अव्यवहार्य है।

राम, बाली, सुग्रीव विशाल सेनाओं के नायक थे। उनके सैनिक लड़ते थे न कि वे स्वयं।

### बाली का वध रामचरित पर कलंक नहीं है

वृक्ष की आड़ से बाली को बाण मारना इसे रामचरित पर कई पौराणिक एक कलंक मानते हैं। यह उनके अज्ञान का लक्षण है। पौराणिक भी इहूँ और विविध विषयों का ज्ञानी हो तो ही वह ठीक प्रकार से रामायण या अन्य भक्तिग्रन्थों का प्रवचन भली प्रकार कर सकता है। 'एक शास्त्रं अधीयानो न निर्णयं अधिगच्छति' यानि 'एक ही शास्त्र का ज्ञान जीवन के विविध प्रसंगों में योग्य निर्णय लेने के लिए पर्याप्त नहीं होता', ऐसी उक्ति है। उसी प्रकार रामायण एक युद्धग्रन्थ होने के कारण सैनिक-शिक्षा के बिना केवल हिन्दी या संस्कृत रामायण का पारायण करने वाला इक्ति उस ग्रन्थ का ठीक प्रवचन नहीं कर सकेगा। वर्तमान प्रवचनकारों ने प्रायः कोई सैनिक-प्रशिक्षण नहीं लिया होता। अतः विशिष्ट घटनाओं का विवरण वे बड़े बेढ़ोंगे प्रकार से करते हैं। वृक्ष की आड़ से बाली पर राम का बाण चलाना ऐसी ही एक घटना है जिसमें राम का कोई दोष न होता हुए भी उसे दोपी ठहराया जा रहा है।

युद्ध में शत्रु पर गोली या बाण चलाने वाले सैनिकों को निजी सुरक्षा के लिए पहाड़, चट्टान, पत्थर, वृक्ष या अन्य किसी की आड़ लेकर ही बार करना पड़ता है। निजी सुरक्षा के कारण राम ने वृक्ष की आड़ ली थी। उथापि उस घटना को ऐसे प्रस्तुत किया जा रहा है जैसे राम को बाली से प्रकट युद्ध करने में कोई लज्जा, भिरक या घबराहट हो रही थी।

### सुग्रीव को वधन को विस्मृति

बानी वध के पश्चात् सुग्रीव को जब उसका अपहृत राज्य और पत्नी भी मिल गई तो वैसे व्यावहारिक जीवन में होता है वैसे ही सुग्रीव राम को सैनिक नहाय देने के अपने वधन को भूलकर विलासिता में मग्न होने लगा। तब राम ने लक्षण से कहा कि वह सुग्रीव को धमकाकर पूछे कि क्या वह अपना वधन निजाने वाला है या नहीं?

### इटली में प्राचीन रामायण-प्रसंग के चित्र

रामायण प्रसंग के चित्र जो इटली देश की एट्रूस्कन् सभ्यता में पाए जाते हैं, उनमें सुग्रीव को धमकाने वाले लक्षण का चित्रण है। कृस्तपूर्व उत्ती शताब्दी से कृस्तपूर्व पहली शताब्दी तक इटली के तीन-चौथाई उत्तरी हिस्से में एट्रूस्कन् सभ्यता थी। वे लोग वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत आदि पढ़ने वाले वैदिक संस्कृति के लोग थे। वे अपने घरों में रामायण प्रसंगों के चित्र बड़े भक्तिभाव से और कर्त्तव्यवुद्धि से प्रदर्शित करते थे। इस तथ्य का वर्तमान विश्व में सम्पूर्ण अज्ञान है। यूरोप में, भारत में या विश्व में गभी इस बात को भूल गए हैं कि कृस्तपूर्व यूरोप, अफ्रीका आदि खण्डों में पूरी वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही प्रसृत थी। यूरोप के सारे लोग कृस्ती बनाए जाने पर उन्होंने कृस्तपूर्व सारा इतिहास ही दबा डाला। अतः इटली में पाए जाने वाले रामायण प्रसंगों के प्राचीन चित्रों को वर्तमान इतालवी या अन्य यूरोपीय विद्वान समझ ही नहीं पा रहे हैं। वे उलझन में पड़ गए हैं कि वे पूँछवाले (बाली-सुग्रीव आदि) नर कौन है? घनुषवाण वाले दो युवकों (राम-लक्ष्मण) के साथ स्त्री (सीता) कौन है? इत्यादि। सारे प्रदेश के प्रदेश ईसाई या इस्लामी बन जाने पर कृस्तपूर्व विश्व के वैदिक इतिहास को कैसा नष्ट और लुप्त किया जाता है इसका उदाहरण प्राचीन इटली के रामायण चित्रों से मिलता है।

जनक से पहली सैनिक-सन्धि, सुग्रीव से दूसरी सैनिक-सन्धि और प्रत्यक्ष रावण के भाई विभीषण से राम की तीसरी सैनिक-सन्धि हुई। उस अन्तिम सन्धि की शर्तें थीं कि रावण का वध करके विभीषण को लंका का राज्य सौंपा जाए और उस अन्तिम सागर पार चढ़ाई के लिए लंका की सेना में से कुछ टुकड़ियों को लेकर विभीषण स्वयं राम और लक्ष्मण में आकर मिले।

### रामायणकालीन रेडियो यन्त्रणा से दूरभाष

उस प्रसंग का वर्णन बाल्मीकि ने बड़े व्यावहारिक ढंग से किया है। विभीषण की सेना-टुकड़ियाँ विमानों में राम की छावनी के ऊपर चढ़कर मारती हुई उत्तरने की अनुज्ञा मांगने लगी। उधर राम की छावनी से

रोड़यो नन्देश द्वारा कहा गया कि किसी ऐरे-गौरों को छावनी के पास उत्तरने की अनुज्ञा नहीं दी जा सकती। इस पर विभीषण के विमान से सन्देश आया कि 'हम लंका से आपसे मन्धि करने आए हैं'। तब राम की छावनी से उन्हें कहा गया कि 'अब मन्धि की कोई गुजाइश नहीं है। सागर पार करके लंका में सेना उतारकर रावण का वध करना ही हमारा लक्ष्य है।' इस पर जब विभीषण द्वारा यह आदवासन दिया गया कि हम, अपनी सेना नहिं, लंका पर हमला करने में आपका साथ देंगे, तभी विभीषण के सेना नहिं, लंका पर हमला करने की अनुमति दी गई। हवाई बेड़े को राम की छावनी से कुछ दूर उत्तरने की अनुमति दी गई। उत्तरने ही विभीषण की राम से भेट नहीं होने दी गई। प्रथम हनुमान के बानर बीरों द्वारा विभीषण के विमानों की, शस्त्रास्त्रों की तथा उनके अन्दरनी उद्देश्य की पूर्ण जांच की गई ताकि किसी प्रकार की दगा न हो। पूरी जांच के पश्चात्, लंका पर आक्रमण करने में विभीषण की सेना पूरा नाथ देगी, ऐसा हनुमान आदि सारे अधिकारियों को दिश्वास हुआ तभी राम-लक्ष्मण से विभीषण की भेट कराकर, मन्धि की शर्तें मंजूर कराकर, उन पर दोनों पक्षों के नामांकन हुए।

राम को पतितपावन कहना अयोग्य है

एक निश्चयी योद्धा, जागरूक सेनानी और कठोर वीर रणनीति में किस प्रकार बर्ताव करे इसका आदर्श ऊपर वर्णित घटनाओं से श्रोताओं को रामचरित द्वारा बताने की वजाय वर्तमान युग के पौराणिक और प्रदर्शनकार राम को पतितपावन, दीनदयालु आदि आलतू-फालतू असम्बद्ध विद्योपम जोहते रहते हैं।

भारत के अत्रिय वीर शरणागत शत्रु<sup>२</sup> को भी धमा कर किस प्रकार जीवनदान देते रहते हैं इस गलत निष्कर्ष का समर्थन हमारे पौराणिक लोग विनीयण का उदाहरण देकर करते हैं। केवल जीवनदान माँगने पर राम ने विनीयण को धना नहीं, विभीषण को जीवनदान इसलिए दिया गया कि वह अपनी सेना नहिं किया, बल्कि राम की सेना के साथ लंका पर हमला करने को राजी हो गया।

शत्रु को जीवनदान कब देना चाहिए ?

मनुस्मृति, रामायण, महाभारत, भगवद्गीता आदि सारे ही वेदिक  
परम्परों की एक ही शिक्षा है कि दुष्ट और निर्दयी शत्रु को मार ही डालना  
चाहिए। उसे एक ही अवस्था में जीवित छोड़ा जा सकता है यदि वह  
विभीषण जैसा अपने बन्धुओं के विरुद्ध लड़ाई में शामिल होने को गंभीर हो  
तो। इस आदेश को भूलकर वेदिक पण्डित, पीराणिक और प्रचन्चनकारोंने  
ऐसा प्रचार किया कि शरण आए हुए या पराभूत शत्रु पर पूरी दया वरत-  
करं उससे बड़े मान-सम्मान और आदर का व्यवहार करना चाहिए।  
भारतीय इतिहास में इस चूक सिखलाई के बड़े घोर परिणाम हुए हैं।  
महंमद विन कासिम से लेकर बहादुरशाह जफर तक सारे इस्लामी आक्रमक  
सुल्तान, व बादशाह लगातार भारत में इतना आतंक मचा रहे थे तब भी  
भारतीय धर्मियोंने दयाद्रंता वाली गलत धारणा के कारण इस शत्रु का  
सफाया नहीं किया। पृथ्वीराज चौहान ने महंमद गोरी को कई बार बन्दी  
बनाकर छोड़ दिया और उसे बार-बार भारत पर हमला करने को प्रोत्सा-  
हित किया। पराजित होकर शरण आया शत्रु दया की भीख तो माँगेगा  
ही। किन्तु उस झूठी दया याचना से पृथ्वीराज ने धोखा नहीं खाना था।  
महंमद गोरी को जीवनदान तभी देना उचित होता जब वह सारी सेना के  
साथ हिन्दू बनकर अफगानिस्तान, ईरान, ईराक आदि देश इस्लाम से मुक्त  
कराने में पृथ्वीराज का हाथ बंटाता। विभीषण को राम ने शरण ऐसी ही  
शतं पर दी थी। यदि वैसा नहीं होता तो रावण, इन्द्रजित और कुम्भकण  
के साथ विभीषण भी राक्षसकूल का होने के कारण मारा जाता।

मरहठों की गलती

मरहठों ने हैदरअली, टीपू, निजाम उल्मुक और मुगल सल्तनत का कई बार युद्ध में पराभूत किया किन्तु उन्हें पदच्युत कर उनकी सल्तनत समाप्त नहीं की, यह कितनी भारी भूल की। उधर स्पेन में लगभग ६११ वर्ष मुसलमानों का राज्य रहा तथापि जब इसाई स्पेनिश लोगों का उत्थान हुआ तो उन्होंने एक भी मुसलमान बचने नहीं दिया। या तो उन्हें सीमा पार भगा दिया या कुस्ती बनाया या देहदण्ड दिया। इसी को दूरदृश्यता

और देशभक्ति कहते हैं।

पुराणों में राक्षसों के बार-बार आतंक मचाने के बैसे ही वर्णन हैं जैसे इस्लामी तवारीखों में सुल्तान और बादशाहों की क्रूर करतूतों के। तथापि वैदिक धर्मियों ने कठोर व्यवहार कर उनका ऐसा सफाया किया कि अब राक्षस जाति ही नहीं रही। अतः वैदिक ग्रन्थों का विवरण देने की विद्यमान पौराणिक परम्परा को बदलकर, जिससे लोगों में कठोर शाश्वत वृत्ति का निर्माण हो, ऐसी प्रवचन परम्परा प्रारम्भ करना एक आवश्यक राष्ट्रकार्य है।

**तंका विजय पर राम को सीता से भेट की कोई उत्कण्ठा नहीं थी**

किसी से युद्ध करते समय आधुनिक राष्ट्र भी मित्र राष्ट्रों से सन्धि कर उनसे अधिक-से-अधिक सैनिक सहाय्य लेने की सावधानी बरतते हैं। राम ने भी समय-समय पर जनक, सुग्रीव और विभीषण का सहाय्य लेकर रावण का वध किया और लंका पर विजय पाई। उस चढ़ाई में केवल सीता के हुरायही हस्तक्षेप से पंचवटी छावनी में एकाएक राम का सारा प्रयास विफल हो जाने की नीबत आई। अतः रावण का वध कर जब राम की सेना का लंका पर पूरा अविकार हो गया तो सैनिकों ने राम से भय से पूछा कि क्या अशोक वाटिका से सीता को मिलने के लिए लाया जाए तो राम ने हस्ता उत्तर दिया—'उसकी इच्छा हो तो वह भेट कर सकती है'। उधर सीता से जब राम के सैनिकों ने पूछा कि क्या आप राम से मिलने नहीं चलेंगी तो सीता ने पूछा कि क्या मेरी भेट लेने को रामचन्द्रजी राजी हैं? इस अवस्था से हमारे निष्कर्ष की पुष्टि होती है कि चाहे सीता से पंचवटी की छावनी में राक्षसों के सुवर्णमृग घड्यन्त्र के सम्बन्ध में प्रमाद भी हुआ हो, उसके परिणाम राष्ट्रद्रोह और फितूरी के जितने भयंकर होने के कारण रामसहित अध्याय के लगभग सारे ही लोगों का सीता के प्रति तिरस्कार-मा हो गया था।

**राम नाम लिखकर पत्थरों से सेतु बनाना**

बब हम रामायण सम्बन्धी प्रवचनकारों के फैलाए हुए दो-तीन और भागों का निराकरण कर इस अध्याय को समाप्त करेंगे। वह कहा जाता

है कि धनुषकोटि से लंका तक जब राम के सैनिकों ने सागरखाड़ी पार करने हेतु सेतु बनाया तो दैवी चमत्कार के कारण पत्थरों पर केवल राम नाम लिखने से ही सागर की लहरों पर पत्थर तैरने लगे और सेतु बन गया। यदि जल पर पत्थर तैरे भी तो सागर की लहरों से सेतु झूले जैसा इनना हिलता रहेगा कि उस पर से युद्ध सामग्री सहित सेना सागर पार ले जाना अशक्य होगा। यदि सेतु स्थिर न हो तो उसका लाभ हो क्या?

सेतु बनाया यह घटना सही होते हुए भी एक दैवी चमत्कार के रूप में उसका समर्थन करना योग्य नहीं। वास्तविकता कुछ और ही थी। किसी भी सरकार द्वारा जब सागर सेतु जैसी बड़ी योजना अंगीकृत की जाती है तो इंटों पर तथा पत्थरों पर उस सरकार का नाम अंकित किया जाता है। उसी नियम के अनुसार राम सरकार का नाम उन इंटों और पत्थरों पर लिखा जाना स्वाभाविक था। विधि अनुसार सागर में स्थान-स्थान पर गहरे गड्ढे खोदकर उसमें इंट और पत्थरों से सेतु के लिए पक्के आधार-स्तम्भ बनाए गए। इनमें राम-नाम के चमत्कार की बात करता या जल पर पत्थर तैराये गए कहना, बुद्धिमानी नहीं है।

### कुम्भकर्ण की दीर्घनिद्रा

रावण के भाई कुम्भकर्ण की प्रगाढ़ निद्रा और उसको जागृत कराने के लिए उसके शरीर पर हाथी चलाए गए आदि का जो रामायण में वर्णन है उसे युद्धकालीन व्यंग्य या विडम्बना के रूप में देखना आवश्यक है। युद्धमान परिस्थिति में शाश्वत-पक्ष की ऐसी ही खिल्ली आज भी उड़ाई जाती है। वास्तव में बात यह थी कि विभीषण जैसे ही कुम्भकर्ण भी रावण की सहायता नहीं करना चाहता था। अतः वह अति दूर एकांत में रहता था। निजी निवास स्थान के बाहर उसने सैनिकों का कड़ा पहरा रखा था और कुम्भकर्ण तक रावण के सन्देश पहुंच नहीं पाते थे। अन्त में बड़ी कठिनाई से अनेक असफल प्रयत्नों के पश्चात् कुम्भकर्ण को उसकी अपनी इच्छा के विरुद्ध, रावण के अत्याग्रह के कारण, रणमूर्मि में लाकर खड़ा कर दिया गया। जैसा बत पाया वैसा कुम्भकर्ण ने युद्ध किया या केवल प्रतिकार का नाटक किया और बेचारा मारा गया।

## वानर विमानों की असीम संख्या

रावण की लंका के शोध में वानरों के जो हवाई दस्ते निकले उनकी संख्या रामायण में खबर, निखब आदि असीम बताई गई है। शत्रु को डराने के लिए निजी सेना की ऐसी अपारशक्ति बताकर शत्रुपक्ष को संभ्रम में डालने की प्रथा का वर्तमान युग में भी प्रयोग होता रहता है। अतः उस संख्या से रामायण को ही अविश्वमनीय मानने की बजाय वैसी डरावनी संख्या देना युद्ध की कृत्तिमें स्वाभाविक बात होती है यह समझना आवश्यक है।

दूसरी शब्दता यह हो सकती है कि रामायणकाल में यदि मंगल, चन्द्रमा आदि अन्य ग्रह और उपग्रहों तक पृथ्वी के लोगों का जाना-आना रहा हो तो अन्तरिक्ष में रावण की लंका या रावण का दुर्ग कौन से ग्रह पर रहा है यह दूँड़ निकलने के लिए असंख्य विमान या अन्तरिक्षयान भेजना अनिवार्य हुआ होगा।

## लोहित सागर और शुण्डा

लंका में सीता की शोध में जब सुग्रीव की वायुसेना के जर्थे निकले तो उन्होंने लोहित सागर और शुण्डा पर से उड़ान भरने का उल्लेख किया है। लोहित सागर वही है जिसे आजकल 'लाल सागर' (Red Sea) कहते हैं। शुण्डा की खाड़ी (Straits of Sunda) भी आस्ट्रेलिया के उत्तर में कई द्वीपों से निकलने वाली हाथी की सूँड़ जैसी सुकड़ी सागर खाड़ी का नाम आज भी कायम है।

सागर का जल तो नीला या हरा दीखता है, लाल या शुभ्र नहीं होता। तथापि किसी कारणवश प्राचीनकाल में जब विश्व वैदिक साम्राज्य या तब एक सागर को लोहित सागर नाम दिया जाता था। उसी का प्रचलित अंगूष्ठ अनुवाद लाल सागर (Red Sea) है। सागर या समुद्र इस संस्कृत शब्द का पहला अधर ही अंगूष्ठ भाषा में 'सी' यानी सागर रूप बारण कर रहा है।

वैदिक संस्कृत में 'क्षीर सागर' नाम प्रचलित था। 'ह्वाइट सी' (White Sea) यानि 'शुभ्र सागर' यह विद्यमान यूरोपीय नाम उसी का

अनुवाद है। ऐसे भौगोलिक नाम तथा चार दौत वाले हाथियों का उल्लेख और रामेश्वर के पास सेतु के अवशेष आदि कई प्रमाणों से पता चलता है कि रामायण केवल एक कपोलकल्पित कथा न होते हुए त्रेतायुग के एक महान संघर्ष का इतिहास है।

इस अध्याय में रामायण के विविध प्रसंगों का और घटनाओं का हमने जो विवरण दिया है उससे भी हमने यही सिद्ध किया कि एक देवावतार के जीवन की कल्पित, चमत्कारभरी कथा समझकर जो रामायण का अध्ययन करते हैं वे रामायणकालीन अनेक समस्याओं तथा घटनाओं का तकँसंगत उत्तर नहीं दे पाते। कई बातें जटिल समस्याएँ बनकर रह जाती हैं। किन्तु यदि रामायण को प्रत्यक्ष घटा हुआ इतिहास समझकर पढ़ें तो उसकी प्रत्येक समस्या का पूरा व्यावहारिक प्रमाण मिलता है।

## क्या राम अवतारी व्यक्ति नहीं थे ?

इस अध्याय में हमने जो रामायण का विवरण दिया है उससे कई भावुक व्यक्ति कुपित हो सकते हैं। हमारा यह निष्कर्ष है कि छत्रपति शिवाजी जैसे ही रामचन्द्र को एक ऐतिहासिक वीर निश्चयी योद्धा और प्रजाहितदक्ष शासक मानकर रामायण से वीरता और त्याग आदि की प्रेरणा लेना योग्य होगा। किन्तु केवल रामायण का शुष्क अखण्ड पाठ कराने से या रामनाम जपने से हमारे पापों का क्षालन होगा या मोक्ष प्राप्ति होगी यह धारणा हमारी दृष्टि से केवल निराधार ही नहीं अपितु हानिकारक भी है। क्योंकि वैदिक संस्कृति कहती है कि जैसा कर्म करोगे वैसा फल पाओगे। अतः जो उचित कर्म छोड़कर केवल राम या कृष्ण का नाम जपते रहते हैं उन्हें निष्क्रियता का पाप ही लगेगा। राम या कृष्ण के चित्र को हार पहनाकर, उसके आगे अगरबत्ती जलाकर राम और कृष्ण के नाम का हार पहनाकर, उसके आगे अगरबत्ती जलाकर राम और कृष्ण के नाम का जप करने वाले अपने-आपको 'ईश्वर उन्हें सारे संकटों और पापों से बचाता रहेगा' ऐसी अपेक्षा रखते हैं, वह सरासर गलत है। ईश्वर कोई आपसे चापलूसी, खुशामद या उपहार का भूखा थोड़े ही है। ईश्वर कोई आपसे चापलूसी, खुशामद या उपहार का भूखा थोड़े ही है। आप यदि स्वार्थी और पापी आचरण करें तो उसका दण्ड आपको मिलेगा। यदि आप निःस्वार्थ भाव से, कर्तव्य समझकर, दूसरों की सेवा

करेंगे, जैसे स्त्रियाँ निजी सन्तान की या पति की सेवा करती हैं, तो आप को पुण्य प्राप्त होगा। अतः राम के आदर्शों पर चलने वाले ही राम के भक्त कहलायेंगे।

क्या राम अवतारी व्यक्ति थे? इस प्रश्न का उत्तर एक तरह से 'हाँ' है तो दूसरी तरह से 'ना' भी है। वैसे देखा जाए तो प्रत्येक व्यक्ति और प्रत्येक जीव ईश्वर का ही तो अवतार है। हर एक का प्राण दैवी अंश ही होता है। इस दृष्टि से राम भी देवावतार थे। उन्होंने बड़े-बड़े कर्तृत्व कर दिखाए और बहुत यश कमाया। इस कारण यह भी माना जा सकता है कि उन जैसे व्यक्तियों में दैवी शक्ति कुछ अधिक मात्रा में थी। किन्तु इससे यह अनुमान लगाना कि उनका जप करने से हमें कुछ लाभ होगा, यह कल्पना निराधार है। यदि जप कोई इस दृष्टि से करे कि उस जप से त्याग, साहस और सेदा की स्फूर्ति और शक्ति मिलती रहे तो केवल उसी सीमा तक राम या कृष्ण नाम का जप उपयुक्त कहा जा सकता है।

छत्रपति शिवाजी के चरित्र में भी हमें ऐसे कई प्रसंग दिखाई देते हैं जिनमें सामान्य व्यक्ति या तो डर जाता है या मारा जाता है। उन सब प्रसंगों से शिवाजी महाराज बड़े साहस और वीरता से पार हो गए। अतः कई लोग ससभ्यते हैं कि शिवाजी महाराज को भवानी देवी का वरदान या या उन्हें भवानी देवी ने तलवार मेंट दी थी। भावुक लोगों की ऐसी कई निराधार कल्पनाएँ होती हैं। शिवाजी महाराज को भवानी का आशीर्वाद न हो, शिवाजी महाराज की प्रतिमा-पूजा कर या उनके नाम का जप कर किसी को पुण्य, स्वर्ग या मोक्ष तो नहीं मिलेगा। वही बात रामचन्द्र जी की बाबत भी कही जा सकती है। वे चाहे अवतारी व्यक्ति हों या न हों उनके नाम के जप से या उनकी प्रतिमा की पूजा कर किसी प्रकार के लाभ की, पुण्य की, आस लगाए बैठना, बुद्धिमानी की बात नहीं है। अतः रामायण को इतिहास समझकर पढ़ें न कि भक्तिप्रन्थ समझकर।

### पुण्यक विमान से लौटना विजेता का सम्मान था

कुवेर, रावण का भाई था। कुवेर को भगाकर रावण ने लंका का राज्य और पुण्यक विमान का अपहरण किया था। रामायणकाल में जब हर

प्रकार की शास्त्रीय प्रगति उच्चकोटि की थी तब भी पुण्यक विमान की सुविधाएँ तथा यांत्रिक क्षमताएँ बड़ी आश्चर्यकारी मानी जाती थीं। जैसे हमारे समय में अमेरिकी राष्ट्रपति का विमान सुसज्ज माना जाता है। लंका पर विजय पाकर जब विभीषण को लंकाधिपति बनाया गया तो विभीषण द्वारा राम, सीता आदि को अपने उस प्रसिद्ध पुण्यक विमान द्वारा अयोध्या तक पहुँचा देना एक विजेता का वैसा ही सम्मान था जैसे सांप्रत-काल में भी स्वाभाविकतया होता है। इस दृष्टि से, आरम्भ से अन्त तक रामायण, व्रेतायुग के एक महान युद्ध का वास्तववादी इतिहास ही दिखाई देता है।

### राम राम कहने की प्रथा

भारत में वैदिक संस्कृति टिकी होने के कारण राम नाम बोलचाल के अनेक प्रसंगों में आता है। उदाहरणार्थ दो व्यक्ति जब एक दूसरे से मिलते हैं तो 'राम राम' कहते हैं। यह उस समय की स्मृति है जब चौदह वर्षों की प्रदीर्घ अनुपस्थिति के पश्चात् रामचन्द्र जी अयोध्या लौटे तो सामान्यजन एक-दूसरे से पूछने लगे कि 'क्या राम लौटे?' तो जानकार उन्हें कहते कि 'हाँ राम आ गए'। इस तरह 'राम राम' नाम ही हर एक व्यक्ति के मुख पर था। रामायण की ऐतिहासिकता का यह एक प्रमाण है।

मरते समय भी सामान्य वैदिक धर्मी व्यक्ति के मुख से उद्गार निकलता है 'हे राम'। महात्मा गांधी की समाधि पर उनके मुख से निकले वही अन्तिम उद्गार अंकित हैं। यह प्रथा भी रामायण की ऐतिहासिकता का प्रमाण है। रावण से हुए भीषण युद्ध में राम के सैनिक मरते समय कहते हैं, 'हे राम आपकी सेवा में हम प्राण त्याग कर रहे हैं'। उसी प्रकार जैसे छत्रपति शिवाजी के बीर सैनिक मरते समय छत्रपति शिवाजी का स्मरण करके प्राण त्यागते थे।

में प्रस्तुत करेंगे। हम इन अध्यायों में जो सूत्र प्रस्तुत कर रहे हैं उनके आधार पर यदि विश्व के विद्वान बारीकी से शोध कार्य आरम्भ कर दें तो उन्हें हर प्रदेश में रामकथा के अवशेष अवश्य प्राप्त होंगे।

### मंगोलिया

रूस के विद्वानों ने एक ग्रन्थ प्रकाशित किया है जिसमें मंगोल प्रदेश के राम-कथा के अवशेषों का और रूस के काल्मक प्रान्त में पाई जाने वाली राम-कथा का संकलन किया है। इसकी कुछ और जानकारी अगले अध्याय में भी दी जाएगी।

### चीन

एक चीनी लेखक कांग-सेंग-हुई ने सन् २५१ में जातक-प्रथा से रामायण का संकलन किया। केकप्र की लिखी एक संस्कृत कथा का चीनी अनुवाद उपलब्ध है जिसमें राम के बनवास जाने से शोकविह्वल दशरथ की मृत्यु का वर्णन है। वह अनुवाद ४७२ ईसवी का है।

“एशिया का महाकाव्य—रामायण” (Ramayan the Epic of Asia) इस शीर्षक का एक लेख श्री लोकेशचन्द्र (International Academy of Indian Culture, जे-22 होज खास, नई दिल्ली) ने प्रकाशित किया है। उस शीर्षक से हम सहमत नहीं हैं। वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत, मनुस्मृति, पाणिनी की अष्टाध्यायी, अष्टांग आयुर्वेद, प्राणायाम, योग, वैदिक संगीत, वैदिक स्थापत्य आदि सारे अंग-उपांग सहित पूरी वैदिक संस्कृति विश्व के हर प्रदेश के प्रत्येक मानव की थी। अतः रामायण केवल एशिया खण्ड का ही नहीं अपितु सारे विश्व का पूज्यनीय इतिहास ग्रन्थ रहा है।

लोकेशचन्द्र जी के लेख के अनुसार एशिया खण्ड में पाये जाने वाली रामकथाएँ इस प्रकार हैं—“सोलहवीं कुस्ती शताब्दी में हिसी-यी-ची (Hsi-Yii-chi) नाम के चीनी लेखक द्वारा एक दीर्घं उपन्यास लिखा गया। उसका शीर्षक था “कपि”, उस ग्रन्थ में उस कपि के साहस और वीरता की कई कथाएँ वर्णित थीं। सीता की शोध में हनुमान ने किए प्रयासों का वह

१७

## एशियाई देशों में रामायण

बत्तमान समय के विद्वानों की भी यह धारणा है कि रामायण केवल भारत का और हिन्दुओं का ही ग्रन्थ है और वह भक्तिग्रन्थ और धर्मग्रन्थ है। अतः पूर्ववर्ती इष्टोनेशिया आदि देशों में, जहाँ किसी समय भारतीय राजाओं का शासन रहा, उन्हीं देशों में रामकथा पाई जाती है।

पिछले अध्याय में एक सावंजनिक कल्पना का अनु निवारण हमने किया है कि रामायण भक्तिग्रन्थ नहीं अपितु त्रेतायुग के एक महान् युद्ध का इतिहास है। इस अध्याय में और अगले अध्याय में हम यह बताएँगे कि रामायण केवल भारत का या हिन्दुओं का ही नहीं, अपितु समस्त विश्व के लोगों का मान्यवर इतिहास ग्रन्थ रहा है। अतः विश्व के सारे देशों में रामायण पढ़ी जाती है। यदि कुछ देशों में रामायण का अस्तित्व या ज्ञान लुप्त हो गया है तो उसका कारण यह है कि वहाँ के लोग ईसाई या इस्लामी बन जाने के कारण उन्होंने रामायण को स्मृति दबा दी है। शोध करने से विश्व के हर देश में रामायण का अस्तित्व अवश्य निखर आएगा।

रामायण की विश्वमान्यता और विश्व-प्रसार में एक और मौलिक निष्कर्ष यह निकलता है कि कृतयुग से कौरव-पाण्डवों के महाभारतीय युद्ध तक सारे विश्व के लोग वैदिकधर्मी ही थे। अतः वे रामायण को निजी पूर्वजों का इतिहास मानकर बड़ी श्रद्धा से उसका पठन करते थे।

१४००वर्ष पूर्व जब इस्लाम पंथ नहीं था और १६००वर्ष पूर्व जब कुस्ती ग्रन्थ को मानने वाले लोग मुट्ठी-भर ही थे तब सारे विश्व में रामायण का अध्ययन होता था। इसकी जानकारी हम इस अध्याय में और अगले अध्याय

२२४

बर्णन था। चीनी जनता में हनुमान तथा रामायण सम्बन्धी जो लोककथाएँ विद्युत भी उनका संकलन उस ग्रन्थ में किया गया था। उस ग्रन्थ का चीनी साहित्य में मौलिक प्रयोगदान रहा।

### श्रीलंका

उसी लेख में लोकेश चन्द्र जी लिखते हैं कि छठी शताब्दी का सिहत नरेश कुमार धातुसेन उक्फ कुमारदाम कवि भी था। सन् ६१७ के आसपास उसका शासनकाल कहा जाता है। उसका रचा हुआ जानकीहरण नाम का काव्य है। आज तक के ज्ञात इतिहास में वह श्रीलंका का प्राचीनतम नाम का काव्य है। बारहवीं शताब्दी में किसी अज्ञात लेखक संस्कृत साहित्य माना जाता है। बारहवीं शताब्दी में शब्दशः अनुवाद किया। अनेक सिंहली लेखकों ने उसका सिंहली भाषा में शब्दशः अनुवाद किया। अनेक सिंहली लेखकों ने उस काव्य की बड़ी प्रशंसा की है। आधुनिक युग में C. Don Bostean नाम के लेखक ने सिंहली भाषा में जो रामायण का अनुवाद प्रकाशित किया है उसका सिंहल की उपन्यास शैली पर बड़ा प्रभाव पड़ा है। John D'Silva जैसे आधुनिक सिंहली नाटककारों ने राम-कथा पर आधारित नाटक लिखे हैं। श्रीलंका में राम-कथा के प्रति बड़ी श्रद्धा और आदर है और सीता के गुणों की बैंसी ही प्रशंसा की जाती है जैसे इण्डोनेशिया में होती है।

### काम्बोज

स्थान के पूर्व में काम्बोज देश है जिसे कम्बोडिया या कम्पूचिया भी कहते हैं। सातवीं शताब्दी के काम्बोज के लेमर शिलालेखों से पता चलता है कि रामायण उस समय का बड़ा मान्यता प्राप्त ग्रन्थ था। काम्बोज की ऐतिहासिक इमारतों पर रामायण के कई प्रसंग बड़े गवं से उत्कीर्ण किए गए हैं। लेमर वंश के शासन में रामायण के प्रसंग या रामकथान्तर्गत विविध व्यक्तियों के नामों के उल्लेख से सामाजिक, नैतिक, ऐतिहासिक घटना या भावनाओं के तोल-मोल करने की प्रथा थी। वेयाँ नाम की इमारत की बाहर की दीवार पर सातवें जयवर्मन राजा ने चम् राज्य पर जो चढ़ाई की थी, उसके दृश्य रामायण प्रसंगों की शैली में ही अंकित हैं।

राम ने लंका का जैसे दमन किया वैसे ही सातवें जयवर्मन ने चम् के

राजा पर विजय पाई, ऐसा दर्शाया गया है। सातवें जयवर्मन के समय में लेमर वंश के जीवन में रामायण का बड़ा महत्व रहा। उत्सवों में रामलीला का अन्तर्भाव होता था, चित्रकारी में रामायण के प्रसंग बताए जाते और कथा-कीर्तनों में राम-कथा कही जाती। लेमर के लोगों का काव्य सारा राममय हो गया था। अंकोर नाम की जो लेमरों की प्राचीन राजधानी काम्बोज देश में है, वहाँ की राम-कथा जावा द्वीप की राम-कथा में मिलती-जुलती है। उसमें और बाल्मीकि द्वारा लिखित राम-कथा में योड़ा अन्तर पड़ गया है।

रामायण की मूलकथा या इतिहास बाल्मीकि द्वारा ही प्रथम लिखा हुआ विश्व को प्राप्त है। बाल्मीकि ने भी एक संशोधक के नाते नारद जी के सुभाव पर प्राचीनकाल में घटे इतिहास का संकलन किया। तत्पश्चात् समय-समय पर विविध देशों के और विविध युगों के इतिहासकार, कवि, नाटककार, लेखक, चित्रकार, कथाकार, पौराणिक प्रवचनकार आदि ने उस कथा में प्रक्षेप, तोड़-मरोड़ आदि परिवर्तन किए। इसी कारण जावा (इण्डोनेशिया), काम्बोज आदि देशों में चित्रित या वर्णित राम-कथा बाल्मीकि द्वारा लिखी कथा से कहीं-कहीं भिन्न प्रतीत होती है।

### इण्डोनेशिया

लोकेशचन्द्र जी लिखते हैं कि “इण्डोनेशिया के लोगों को रामायण से उतनी ही आत्मीयता है जितनी हिन्दुओं को। इसी कारण उन्होंने आधुनिक युग के प्रथम अन्तर्राष्ट्रीय रामायण समारोह का कुछ वर्ष पूर्व आयोजन किया।”

“इण्डोनेशिया के प्राम्बनन् नगर में चण्डी लोरो जोंगरोग नाम का जो कन्याकुमारी का मन्दिर है, उस पर नौवीं शताब्दी में रामायण उत्कीर्ण थी ऐसा De Casperis नाम के संशोधक ने एक शिलालेख से निष्कर्ष निकाला है। इण्डोनेशिया में काकाविन नाम की रामायण की सर्वमान्य कथा है, उससे प्राम्बनन् के मन्दिर में उत्कीर्ण रामायण कुछ भिन्न थी। इससे पता चलता है कि इण्डोनेशिया में रामायण के भिन्न-भिन्न संस्करण उपलब्ध थे। पानातरब पर उत्कीर्ण रामायण स्थानीय शैली में है। उनमें वही दृश्य

दिवलार गए जितमें हनुमान और उसकी बानर सेना की कुछ भूमिका हो।

### लाओस

कम्बोडिया से सटा हुआ "लब" देश है। फ्रेंच स्पेलिंग Laos और ओम्स उच्चार के कारण जिस देश को कुछ लोग "लाओस" के नाम से जानते हैं वह बास्तव में "लब" देश है। स्थानीय लोग उसका बैसा ही उच्चार करते हैं। राम के पुत्र "लब" का नाम उस देश को पड़ा है। उच्चार करते हैं। राम के पुत्र "लब" का नाम उस देश को पड़ा है। रामायण की प्राचीनता तथा ऐतिहासिकता के ऐसे कई प्रमाण विश्व में उभी प्रकार वितरे पड़े हैं जैसे अपहरण होने पर बड़ी दूरदृष्टि ने सीताजी द्वारा प्रकार वितरे पड़े हैं जैसे अपहरण होने पर बड़ी दूरदृष्टि ने सीताजी द्वारा भलकार विमान से एक के पश्चात् एक भू-तल पर फेंकती गई। लब देश में अनिरुद्ध नाम का राजा था। उसे वहाँ की परम्परा में फा छाओ देश में अनिरुद्ध नाम का राजा था। उसने अपनी राजधानी में वट-सी फुम् (वट श्री भूमि) प्राचीन भग्न मन्दिर के स्थान पर "वट-माई" यानि नव मन्दिर बनवाया। उसकी दीवार पर रामायण के प्रसंग चित्रित किए गए हैं। लब देश का दूसरा प्राचीन मन्दिर "वट पा केव" कहलाता है। उस पर भी रामायण चित्रित है। लब देश के नृत्यनाट्य में कई बार रामलीला ही प्रस्तुत की जाती है।

लब देश की राजधानी फ्रेंच उच्चारण से ह्विएनशियान् कही जाती है। बास्तव में यह "बन चन्दन" का अपभ्रंश है। वहाँ की नाट्यशाला में रामलीला के नृत्यनाट्य का प्रशिक्षण अन्तर्भूत है। उसके आधुनिक नरेश सबग बल्यन की कथा राजकुमारी दाला उफं तारा का जब राजसी ठाठ से निवाह हुआ उस समय लुओंग प्रबांग नगर में अतिथियों के मनोरंजन के लिए बड़ी चमक-दमक से रामायण का नृत्यनाट्य प्रस्तुत किया गया था।

लब देश में प्रचलित एक प्राचीन रामायण की गाया उनके वट प्रा केव मन्दिर में सुरक्षित है। उसके २०-२० पृष्ठों के ४० पुटुल हैं। इसी तरह की रामायण की दूसरी पोर्ची वटसिस्कृत मन्दिर में हैं। Lafont नामके फ्रेंच सेखक ने "पा लाका—पा जाम्" यानि "प्रिय लक्ष्मण—प्रिय राम" इस सब देश के राम काव्य का संक्षिप्त संस्करण और P'Ommachak (यानि

"ओम्मचक") नाम की राम-कथा का एक और भिन्न संस्करण प्रकाशित किया है।

### स्याम

स्याम में रामायण को रामाख्यान के अर्थ से 'रामकिएन्' या 'राम-कीर्ति' भी कहा जाता है। या तो मुखीटे पहनकर वहाँ रामलीला की जाती है या छायानाट्य के रूप में रामलीला बतलाई जाती है। मुखीटे पहनकर किए जाने वाले नाट्य को स्यामी भाषा में 'खोन' कहा जाता है। छायानाट्य को 'नंग' कहते हैं। इनके अतिरिक्त साहित्य के रूप में भी रामायण स्याम में प्रस्तुत की जाती है। आधुनिक स्याम के राजा राम प्रथम और राम द्वितीय ने भी स्वयं रामकथाएँ लिखी हैं। शिल्पतोन् (उफं शिल्पाधिकरण) नाम का जो सरकारी ललित कला संस्थान स्याम में है वह उन राजलिखित रामकथाओं को विशेष अवसरों पर रंगमंच पर प्रस्तुत करता रहता है। षष्ठम् राम राजा ने भी बालमीकि रामायण पर आधारित एक रामलीला लिखी है। घनिनिवत् नाम के एक स्यामी विद्वान् ने जावा के श्री विजयहिन्दु साम्राज्य में जो रामकिएन् (रामाख्यान) प्रचलित था उसके आधार पर स्यामी रामलीला काव्य तैयार किया। उस रामलीला को भी पशुचर्म से बनाई आकृतियों द्वारा परदे पर छायानाट्य उफं 'नंग' के रूप में प्रेक्षकों को दिखाया जाता है। ऐसे छायानाट्यों का उल्लेख स्याम के राजा ब्रह्मत्रैलोक्यनाथ के सन् १४५८ के घोषपत्र में भी किया गया है।

### मलयेशिया

मलाया उफं मलयेशिया में १४००-१५०० ई० में लिखी हृकायत से री राम के आधार पर रामलीला के छायानाट्य प्रस्तुत किए जाते हैं। उन्हें स्पष्टीया या जावा शैली के अनुसार 'वायांग स्याम' या 'वायांग जावा' कहा जाता है।

मलाया में रामायण के विविध साहित्यिक संस्करण प्रचलित हैं। मलयेशियन् 'दालांग' संस्थान् द्वारा प्रतिवर्ष २०० या ३०० बार रंगमंच पर रामलीला प्रस्तुत की जाती है। उन्हें बड़े भक्तिभाव से आरम्भ किया

जाता है। प्राचीन वैदिक प्रथा के अनुसार मलाया देश में रामलीला के आरम्भ में ईश्वर पूजन, प्राथंना इत्यादि प्रास्ताविक होता है।

### बहुदेश

बहुदेश का एक राजा क्यानभित्था (१०६४-१११२) या जो वैदिक परम्परा के अनुसार अपने-आपको प्रभु रामचन्द्र का वंशज ही मानता था। बहुदेश में राम को 'यम' भी कहा करते थे। सन् १७६७ में बहुदेश के राजा ने स्थाम को परास्त करने के पश्चात् 'यम छवे' नाम से रंगमंच पर रामलीला प्रस्तुत कराना आरम्भ किया। वह रामलीला रात्रि के समय लगातार इकीस दिन क्रमशः रंगमंच पर दिखाई जाती।

लोकशब्दन्द्र कहते हैं, 'अन्य कई देशों में भी रामायण विद्यमान है। तुआन हुआग की गुफाओं में सातवी और नौवीं शताब्दी के लिखे रामायण के दो संस्करण हैं। पन्द्रहवीं शताब्दी के आरम्भ में बना एक रामकाव्य भी उपलब्ध है। 'काव्यादशं' और 'सुभाषित रत्ननिधि' जैसे ग्रन्थों में रामायण पर आधारित काव्य, नीतिकथा या नीतिसार, टीकाएं, Zhang-Zhungpa Chowang-drakpaipal नाम का एक पद्य, तारानाथ द्वारा किया एक अनुपलब्ध अनुवाद आदि रामकथा के विविध संस्करणों का संकलन या रहेश्य है।

### नेपाल

बाल्मीकि रामायण का प्राचीनतम उपलब्ध संस्करण (सन् १०७५ ईस्वी का) नेपाल राज्य में रखा हुआ है।

### फिलीपीन

प्रशान्त महासागर में फिलीपीन नाम का एक देश है। वहाँ की लोकोनियां में, संस्कारों में, परम्पराओं आदि में रामायण की छाप दृष्टि-गोचर होती है, ऐसा साकेशचन्द्र जी का अनुभव रहा है। सन् १६६८ में प्राच्यापक Juon R. Francisco ने स्थानीय इस्लामी मरानियो जाति के लोगों में रामायण की एक संक्षिप्त कथा पाई। इसमें राम को एक प्राचीन

अवतार कहकर प्रस्तुत किया गया है। फिलीपीन में जो अन्य मुसलमान समाज हैं उन्हें Magindanao और Sulu Folk कहते हैं। उनके गीतों में भी रामायण के कुछ अंश गुथे हुए हैं।

जिस दानव जाति का रावण एक प्रबल राजा था, उसी दानव जाति का नाम आज भी फिलीपीन प्रदेश में रहने वाले लोगों से जुड़ा हुआ है। उस जाति का Magindanao नाम प्राचीन संस्कृत 'महादानव' नाम है। अरबों के आक्रमण के फलस्वरूप रामायण का गान करने वाले फिलीपीन के बैंलोग बेचारे छल-बल से मुसलमान बना लिए गए। उनमें बली आई पवित्र रामकथा का स्मरण दिलाकर उन लोगों को पुनः वैदिक परम्परा में सम्मिलित किया जाना चाहिए।

### ईरान

अरबों के आक्रमण से ईरान की सारी जनता छलबल से मुसलमान बनाई गई। उस समय जो थोड़े ईरानी भारत में शरण लेने के लिए भाग आए वे पारसी (उर्फ़ फारसी) कहे जाते हैं। पूर्वी ईरान में उस समय खोतानी भाषा प्रचलित थी। मध्य एशिया के खोतान् प्रदेश की वह भाषा थी। जब से ईरान पर इस्लाम थोपा गया तब से ईरान में रामायण दबादी गई।

अति प्राचीनकाल से ईरान पारसिक प्रदेश कहलाता था। फारस, फारसी, पारसी उसी पारसिक शब्द के अपभ्रंश हैं। कालिदास के रघुवंश में रघु द्वारा पारसिक देश पर पाई महान् विजय का वर्णन है। राम रघु-कुल के युवराज के नाते ही राघव कहलाते हैं। जिस रघु ने ईरान उर्फ़ पारसिक देश को जीता था उस देश पर इस्लाम पन्थ सातवीं शताब्दी में थोपा गया। तब तक रघु के इक्षवाकु कुल में जन्मे और सारे विश्व में प्रख्यात हुए प्रभु रामचन्द्र की पराक्रम गाथा अन्य देशों जैसी ईरान में भी बड़े भवित भाव से पढ़ी जाती और रंगमंच पर भी प्रदर्शित होती थी।

बारीकी से खोज करने पर अफगानिस्तान से अल्जीरिया-मोरक्को तक के सारे इस्लामी बने देशों में रामायण के अस्तित्व के प्रमाण अवश्य मिलने चाहिए।

जो-जो देश-प्रदेश इस्लामी आक्रमण के शिकार हुए उनमें इस्लामी धर्मान्धता के कारण इस्लामपूर्व सारा इतिहास जान-बूझकार नष्ट कर दिया गया। अतः उसमें रामायण भी नष्ट हुआ। तथापि ईश्वर की कुछ ऐसी माया है कि जो बस्तु एक बार प्रकट होती है उसे चाहे कितना ही कुचलने का यत्न किया जाए उसके कुछ-न-कुछ प्रमाण शेष रह ही जाते हैं। इस्लामी प्रदेशों में दवाई गई रामायण पर भी वही नियम लागू है।

इस्लामका नौवा महीना रामनवमी के उपवास में रामभान् उर्फ रामदान कहलाता है। भारत के कमंठ हिन्दू रामनवमी को उपवास रखते हैं। अरबों में 'रामध्यान' का पूरा महीना राम का ध्यान करते हुए उपवास करने का था। उसी प्रथा के अनुसार एक गुफा में राम का ध्यान करते बैठे महंमद पंगम्बर को रामभान के महीने में ही एकान्त में कुराण का अनुरण हुआ। इससे यह बात स्पष्ट हो जानी चाहिए कि रामभान नाम और रामभान में उपवास रखने की प्रथा इस्लामपूर्व है।

### चित्रल में राम

पाकिस्तान की उत्तरी सीमा में चित्रल प्रदेश है। वहाँ के लोग एक सहस्र वर्ष पूर्व ही छलबल से मुसलमान बनाए गए तथापि उनकी बोल-चाल में 'हे राम' या 'हाय राम' का उद्गार बराबर आता रहता है। इस सम्बन्ध में २२ फरवरी, १९८५ के अंग्रेजी दैनिक Indian Express में John V. Bellezza नाम के एक अमेरिकी प्रवासी ने एक लेख लिखकर बड़ा आश्चर्य व्यक्त किया कि वे कटूर मुसलमान बार-बार राम का नाम कहते हैं। इसमें आश्चर्य की क्या बात है? दस लक्ष वर्षों से जो राम नाम सारे विश्व में प्रसूत है वह भला केवल एक सहस्र वर्षों के इस्लामी-करण से कैसे मूलाया जा सकता है?

### रामायण के संस्करण

राम का इतिहास त्रेतायुग का होने के कारण दस लक्ष वर्ष प्राचीन हाँ सकता है तथापि उसकी प्राचीनतम पोथियाँ ऊपर कहे अनुसार ७वीं, ६वीं या ११वीं शताब्दी की ही पाई गई हैं। इससे पादचात्य परम्परा के विद्वान

ऐसा प्रतिपादन करने के आदी हो गए हैं कि जैसे कोई मनगढ़न काढ़ रामकथा के नाम से प्रथम बार ७वीं शताब्दी में उदित हुआ। वह प्रतिपादन तक संगत नहीं है। ताड़पंच या कागज पर लिखी पोथियाँ या अन्य प्राचीन साहित्य अधिक काल तक संभलकर रखना अशक्य था। जल, आग, दीपक, बुजुर्गों की मृत्यु पर कुटुंब में होने वाला बेंटवारा, इस्लामी लूट-पाट आदि कई कारणों से प्राचीन हस्तलिखित प्रतियाँ नष्ट होती रहती थीं और नई हस्तलिखित प्रतियाँ घटते प्रमाण में बनाकर रख ली जाती थीं। अतः ७वीं, ६वीं या ११वीं शताब्दी में रामायण की जो हस्तलिखित प्रतियाँ पाई गई वे पीढ़ी-दर-पीढ़ी हाथ से उतारी गई दस लक्ष वर्ष पूर्व की रामायण की प्रति ही हैं, ऐसा मानने में कोई हिचकिचाहट होनी नहीं चाहिए।

### मुसलमानों में रामायण

इटालियन प्रवासी मार्कोपोलो के ग्रन्थ का Sir Henry Yule ने जो अंग्रेज अनुवाद किया है (John Murray ने सन् १६०३ में Albemarle Street, लंदन से प्रकाशित किया) उसके द्वितीय खण्ड के पृष्ठ ३०२ पर एक टिप्पणी में उल्लेख है कि It was a story among mediaeval Mohammedans that the members of the imperial house of Trebizond were endowed with short tails while mediaeval continentals had like stories about englishmen as—Matthew Paris relates.....। इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है, 'मध्ययुगीन मुसलमानों में एक दन्तकथा प्रचलित थी कि ट्रेबिझांड के राजघराने के व्यक्तियों की एक छोटी दुम हुआ करती थी। मध्ययुगीन यूरोप के लोग भी कहा करते थे कि अंग्रेज भूमि में रहने वाले मानवों को भी पूँछ हुआ करती थी। यह हवाला Matthew Paris के ग्रन्थ में मिलता है'।

ऊपर जो ट्रेबिझांड प्रदेश का उल्लेख है, हो सकता है वह किञ्चित्था का अपभ्रंश हो।

भारत के हैदराबाद नगर में जो सालारजंग म्यूजियम है उसमें ईरान से लाया एक रंगीन चित्र प्रदर्शित था। उसमें एक बड़ा बानर दोनों गाहों से सर के ऊपर एक बड़ा पत्थर पकड़े हुए प्रदर्शित था। ईरान का

एक जिन् यात्रि 'भूत' ऐसा उसका विवरण किसी ने वहाँ दिया। इससे एक बात स्पष्ट है कि द्वोषागिरी हाथ में धारण किए हुए हनुमान का चित्र जो वैदिक परम्परा में बड़ा प्रचलित है उसी का एक विकृत रूप उस ईरानी चित्र में बतलाया गया था और उसका विवरण भी विकृत कर उसे भूत कहा गया था। इसाई और इस्लामी बने लोगों की यह चाल रही है कि वे उनके पूर्वजों के पूजे हुए वैदिक देवताओं को ही भूल कहकर उनके प्रति निजी लोगों में तिरस्कार फैलाते रहें।

अपर उल्लिखित टिप्पणी में ही Sir Henry Yule ने आगे यह भी लिखा है कि पोरबन्दर का गुजराती राजकुल हनुमान के वंशज होने के नाते 'पुछढ़िया' यानि 'पूछबाले' कहलाता था। चीनी लोग भी कैटन नगर के उत्तर में मक्कंट मानवों का अस्तित्व बताया करते हैं।

अफ्रीका खण्ड में भी मक्कंट मानवों की दन्तकथाएँ प्रचलित थीं। उनका उल्लेख Bulletin de la Soc de Geog. Ser. iv Tom iii नाम के ग्रन्थ में पृष्ठ ३१ पर मिलता है।

## १८

### प्राचीन यूरोप में रामायण

बर्तमान पाइचात्य-प्रणाली के विद्वानों में रामायण की प्राचीनता और उसके विश्व प्रसार के बारे में गहरा अज्ञान है। पाइचात्य प्रणाली कृस्त-मूलक होने के कारण कृस्तपूर्व में यूरोप की सभ्यता नगण्य थी, ऐसी उन लोगों ने निजी धारणा बना ली है। आंग्लशिक्षा पाए हुए भारतीय विद्वान भी उसी अज्ञानधारा के स्नातक बनने में अपने-आपको घन्य मानते हैं। वे यह नहीं जानते कि वैदिक संस्कृति सारे विश्व में छायी हुई थी। अतः यूरोप, अफ्रीका आदि सभी प्रदेशों में रामायण विद्यमान थी।

अफ्रीका और अब्स्थान की सीमा के निकटवर्ती जॉर्डन नदी के पश्चिमी तीर वाले प्रदेश को गाझा पट्टी (Gaza Strip) कहते हैं। उसके प्रमुख नगर का नाम है रामल्ला। इससे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि इस्लाम-पूर्व अरब लोग राम को अल्ला मानते थे।

अफ्रीका खण्ड का एक देश है इथियोपिया उक्त अबीसीनिया। वे लोग अपने-आपको Cushites यानि 'कुश के प्रजाजन' मानते हैं। राम के एक पुत्र का नाम 'कुश' था।

ईजिप्त देश 'अजपति' राम का देश कहलाता है। उसकी दन्तकथाओं में दधरथ का अन्तर्भाव है।

आधुनिक काल में रामायण विषय को लेकर दो-तीन बार अन्तर्राष्ट्रीय सम्मेलन बुलाए गए। उनमें विश्व-भर के संकड़ों विद्वानों ने भाग लिया तथापि उनमें से एक को भी यह पता नहीं था कि यूरोप, अफ्रीका आदि देशों में भी रामायण थी। वे केवल इण्डोनेशिया आदि गिने-बने पूर्ववर्ती

देशों में रामकथा पाई जाती है, यही बात दोहराते रहे। इससे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि वर्तमान इतिहास-ग्रन्थों में कितने न्यून और कितनी बुटियाँ हैं।

### रामचन्द्र का अपभ्रंश रिचर्ड

यूरोपीय लोगों में रिचर्ड नाम रखा जाता है जो रामचन्द्र का अपभ्रंश है। यूरोप में Richard the Lion-hearted नाम के काव्य लैटिन, फ्रेंच, जर्मन, अंग्रेजी आदि कई यूरोपीय भाषाओं में अभी भी उपलब्ध हैं। उन्हें यदि व्यान देकर पढ़ा जाए तो उनमें रामकथा के अंश मिलते हैं। यद्यपि जितना अधिक समय बीतता गया उतनी ही रामायण की कथा में अधिकाधिक तोड़-मरोड़, बुटियाँ और मिलावट होती रही। इससे यह अनुमान लगाया जा सकता है कि यूरोप में जितनी प्राचीन-से-प्राचीन Richard the Lion-hearted कथा का संस्करण मिले उतना उसमें राम-कथा का अंश अधिक पाया जाएगा।

### वैदिक संस्कृति को नष्ट करने के प्रयास

जिन-जिन देशों में जनता पर इस्लाम और ईसाई पंथ थोपे गए वहाँ-वहाँ वैदिक समाज-व्यवस्था, पूजा-पाठ, मन्त्र-तन्त्र, संस्कृत-शिक्षा और मन्दिरों की देवी-देवताओं की मूर्तियाँ तोड़-फोड़कर उन्हीं इमारतों को कब्र, मस्जिद या गिरजाघर धोपित करने की प्रथा चालू कराई गई। इसी प्रकार रामायण की कथा को जानवृभकर १२वीं ईसाई शताब्दी के आंग्ल नरेश Richard the Lion-hearted की कथाओं से इसलिए मिला दिया गया कि आगामी पीढ़ियों को रामायण की कथा का अस्तित्व ही मुला दिया जाए। भूठा व्यवहार करने वाले लोभी व्यापारी जैसे निजी लाभ के लिए दूध में रानी मिलाकर बेचते हैं या खानपान की अन्य वस्तुओं में मिलावट करते हैं उसी प्रकार ईसाई और इस्लामी लोगों ने निजी नेतागिरी के लालच में वैदिक संस्कृति को नष्ट करना चाहा।

बाख्यदी ईसाई शताब्दी में मुसलमान और यूरोप के कृस्ती गोरों में अमेरिका, हुए थे जिन्हें इतिहास में क्रूसेड्स (crusades) कहा गया है। अफ़्रीका और एशिया में केला इस्लाम, यूरोप के गोरे कृस्तियों पर भी

छलबल से इस्लाम पंथ थोपना चाहता था। किन्तु यूरोप के लोगों ने बड़ी दूरदृष्टिता, धर्मनिष्ठा और बीरता से मुसलमानों को परास्त कर निजी प्रदेश इस्लाम के अत्याचारों से बचा लिए।

### ईसाई चालाकी

बीथी ईसाई शताब्दी से लगभग ६०० वर्षों में दक्षिण से उत्तर तक मारा यूरोप छलबल से ईसाई बनाया गया। यह तो हुआ उस समय के कृस्ती नेताओं का अन्याय, अधर्म और अत्याचार। किन्तु वर्तमान युग के जो कृस्ती लोग हैं उनका भी तो एक बहुत बड़ा अपराध है। वह अपराध यह है कि वे अपने पुरुषों द्वारा दबाए हुए वैदिक परम्परा और इतिहास के प्रमाणों के प्रति जान-बूझकर आंखमिचौनी कर रहे हैं। वर्तमान यूरोपीय विद्वानों की बाबत सामान्य धारणा ऐसी है कि गोरे यूरोपीय कृस्ती विद्वानों के विचार बड़े उदार होते हैं, उनका वैज्ञानिक दृष्टिकोण होता और उन्हें सत्य का पता चले तो तुरन्त उसका पुरस्कार करते हैं।

मेरा अनुभव इससे पूरी तरह विपरीत है। मैंने यह देखा है कि यूरोपीय ईसाई विद्वान मुसलमानों जितने ही कट्टर और धर्माधि होते हैं। विज्ञान, यान्त्रिक प्रगति आदि के बारे में यूरोपीय या अमेरिकी गोरे, कृस्ती विद्वान भले ही प्रगतिशील प्रतीत हों किन्तु जहाँ उनकी कृस्ती भावनाओं को ठेस पहुँचने का भय हो वहाँ उनकी उदारता या तर्कबुद्धि, अड़ियल टट्टू जैसी यकायक रुक्कर धरना दे देती है।

### प्राचीन इतिहास को संशोधन पर लगा कृस्ती अंकुश

ईसाई पंथ के प्रति यूरोप के लोगों का झुकाव इतना अधिक है कि उसके समक्ष वे कृस्तपूर्व यूरोप की कोई और सम्यता होनी चाहिए, इस तथ्य को साफ ठुकरा देते हैं। उन्हें यदि पूछा जाए कि ईसाई पंथ से पहले यूरोप के लोगों का रहन-सहन, उनका धर्म, उनकी परम्परा क्या थी? तो वे बर्गर सोचे-समझे कह देते हैं कि उस समय के लोग काफिर, जंगली, पिछड़े, हीदन, पेगन (यानी पेड़, पत्थर और नदियों आदि की पूजा करने वाले) गैंवारथे। इस तरह गाली प्रदान से वे दर्शना चाहते हैं कि उस समय के लोग इतने निकम्मे थे कि उनके इतिहास का शोध करना ही व्यर्थ

२३६

है। इस तरह के लोग और तिरस्कारपूर्ण उद्गारों से तो विश्व की बड़ी है। इस तरह को निकम्मी-सेनिकम्मी बनाया जा सकता है।

मुसलमान भी ऐसा ही धर्माध प्रचार करते हैं कि कुराण और मुहम्मद के अतिरिक्त विश्व में आदरणीय कुछ है ही नहीं। अतः वे मुहम्मदपूर्व सारे इतिहास को काफर और बुतपरस्तों का इतिहास कहकर भूल जाने को कहते हैं।

कम्युनिस्टों का भी वही हाल है। कालमाक्स और लेनिन उनके परम गुह हैं। उनके बच्चों के अलावा कम्युनिस्टों को विश्व में कुछ भाता ही नहीं। कालमाक्स के समय तक का इतिहास सरमाएदारों की नगण्य धौधलेबाजी कहकर कम्युनिस्ट लोग उसे टाल जाते हैं।

### ईसाई, इस्लामी और कम्युनिस्ट इतिहास के शत्रु

इसमें सच्चे ज्ञानी और इतिहासप्रेमी व्यक्ति ने समझ लेना चाहिए कि किसी एक पंथ या व्यक्ति का अपने-आपको बैंधा गुलाम मानने वाला व्यक्ति कभी ईमानदार इतिहासकार नहीं बन सकता। निष्पक्ष इतिहासकार वही हो सकता है जो किसी एक धर्म, पंथ, संस्था, व्यक्ति या अधिकारी का अपने-आपको गुलाम न मानता हो। काँच या चीनी मिट्टी के बत्तनों की दुकान में यदि कोई सौंड घुस जाए तो वे सारे बत्तन जैसे टूट-फूट जायेंगे वैसे ही इस्लामी, ईसाई या कम्युनिस्ट व्यक्ति के हाथों सत्य इतिहास तहस-नहस हो जाता है।

ईसाई, इस्लामी और कम्युनिस्ट लोग इतिहास के शत्रु होते हैं। इस हमारे निष्पक्ष्य का एक प्रमाण यह है कि इन तीनों पंथों ने पूर्ववर्ती लोगों के इतिहास को निकम्मा समझकर पूरी तरह नष्ट कर दिया। उन्हें इतनी भी सूक्ष्म-वृक्ष नहीं रहती कि भूले-विसरे और गए-बीते दिनों की ओर लोगों की कहानी ज्यों-की-न्यों आगामी पीढ़ियों की जानकारी और मार्गदर्शन के लिए सावृत और सुरक्षित रखना। यही तो इतिहास का उद्देश्य होता है। किसी एक लाइसेंस व्यक्ति को सर्वश्रेष्ठ मानकर उसके पूर्व की सारी तक्सील नष्टभ्रष्ट कर देने का किसी को कोई अधिकार नहीं। ऐसे लोगों को मानव-जाति के शत्रु या राक्षस कहा जाना चाहिए।

ऐसे ही लोगों के अन्धाधुन्ध अत्याचारों के कारण ईसाई और इस्लामी बने देशों में से राम-कृष्ण-शिव-गणेश-चण्डी-भवानी आदि वैदिक देवी-देवताओं की मूर्तियाँ, मन्दिर, चित्र, स्तोत, ग्रन्थ आदि सब नष्ट करा दिए गए। ऐसे सर्वनाश में से भी कुछ प्रमाण यहाँ-वहाँ अब भी वारीकी से शोध करने पर किस प्रकार हाथ आ सकते हैं इसके कुछ उदाहरण हम इस अध्याय में प्रस्तुत कर रहे हैं। भारत के एक कोने में बैठे-बैठे ही मैंने यह जो प्रमाण प्राप्त किए हैं उनसे अनुमान लगाया जा सकता है कि ईसाई और इस्लामी बने देशों में प्रत्यक्ष जाकर यदि पूरा जोर लगाकर शोध किया जाए तो जब भी अनेक प्रकार के प्रमाणों के ढेर लगाए जा सकते हैं।

### यूरोप

शोध करने पर यूरोप के विभिन्न देशों में अभी भी खण्डित, मिलावटी और विकृत रूप में रामायण के चिह्न किस प्रकार पाए जाते हैं इसके कुछ नमूने हम इस अध्याय में प्रस्तुत कर रहे हैं।

जॉर्ज हेनरी नीडलर नाम के एक अंग्रेज ने जर्मनी के लेपजिंग विश्वविद्यालय में Richard the Lion-hearted की कथाओं के संस्करणों के सम्बन्ध में Doctorate की उपाधि के लिए जो शोध प्रबन्ध (thesis) प्रस्तुत किया था उसके कुछ अंश में नीचे उद्धृत कर रहा है। आश्चर्य की बात यह कि स्वयं नीडलर या उसके वरिष्ठ परीक्षक विद्वान् इनमें से किसी को तनिक भी कल्पना नहीं आई कि 'रिचर्ड दि लायन-हार्ट' की कथा वास्तव में रामकथा ही है। इससे पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि यूरोपीय विद्वान् कितने अनभिज्ञ और अज्ञानी होते हैं। ईसाईयत के लेप के नीचे दबी उनकी तर्कशक्ति सादी और स्पष्ट बातों को प्रहण नहीं कर पाती।

नीडलर द्वारा प्रस्तुत किए प्रबन्ध (thesis) का मुख्यपृष्ठ इस प्रकार है—

RICHARD COEUR DE LION IN LITERATURE  
INAUGURAL DISSERTATION  
DER  
HOHEN PHILOSOPHISCHEN FAKULTAT  
DER

UNIVERSITAT LEIPZIG  
ZUR  
ERLANGUNG DER DOCTORWURDE  
VORGELEGT VON  
GEORGE HENRY NEEDLER

LEIPZIG  
GUSTAVE FOCK  
1890

Its contents are as under—

CONTENTS

|                                                          | Page   |
|----------------------------------------------------------|--------|
| I Introduction                                           | ... 3  |
| II Richard and Contemporary Troubadour Poetry            | ... 7  |
| III Metrical Chronicles and Metrical Romances            | ... 19 |
| 1. Ambrosius' Histoire de la guerre Sainte               | ... 19 |
| 2. Konrad of Wurzburg's Turnei Von Nantheiz              | ... 20 |
| 3. Robert of Gloucester's Chronicle                      | ... 21 |
| 4. Chronicles of Peter of Longtoft and<br>Robert Mannyng | ... 22 |
| 5. The Metrical Romance and its different<br>versions    | ... 23 |
| a) Ms of Caius College, Cambridge                        | ... 25 |
| b) Ms in Bodleian Library, Douce 228                     | ... 38 |
| c) Ms in British Museum. Additional 31, 042              | ... 42 |
| d) Ms in British Museum, Harley 4690                     | ... 46 |
| e) Auchinleck Ms                                         | ... 48 |
| f) Wynkyn de Worde's Printed Copy                        | ... 50 |
| IV Later Work in chronological order                     | ... 56 |
| 1. Troublesome Reign of John                             | ... 56 |
| 2. The Tragedy of Richard I.                             | ... 58 |
| 3. Richard Coeur de Lion. Comedy by Sedain               | ... 59 |

|                                                           |        |
|-----------------------------------------------------------|--------|
| a) Burgoyne's Translation of the<br>foregoing work        | ... 60 |
| b) Ricardo Cuor di Leone...                               | ... 61 |
| c) Richard Coeur de Lion, arranged by—<br>messrs Maffey   | ... 61 |
| 4. Latuor tenebreuse, by Mlle. L'Heriteir de<br>Villandon | ... 62 |
| 5. Walter and William                                     | ...    |
| 6. Richard the First By Sir J. B. Burges                  | ... 63 |
| 7. a) Lamentation of Queen Elinor                         | ... 65 |
| b) Princely Song of King Richard                          | ... 66 |
| c) Song by Richard the First                              | ... 68 |
| 8. Richard Lowenberz. Ein Gedicht                         | — 69   |
| 9. Ivanhoe and the Talisman                               | ... 71 |
| 10. Richard Coeur de Lion, an historical<br>romance       | ... 72 |
| 11. Richard Coeur de Lion, an historical<br>tragedy       | ... 74 |
| V Conclusion                                              | ... 75 |
| Vita                                                      | ... 76 |

टिप्पणी—ऊपर III<sup>५</sup> ए में Caius college (कैम्ब्रिज विश्वविद्यालय) का उल्लेख है। उसमें C का “श” उच्चार करने से पता चलेगा कि “केअस” वस्तुतः शिवस् शब्द है। आंग्लभूमि में दूसरा प्रसिद्ध विश्वविद्यालय है ऑक्सफोर्ड (Oxford)। उसके एक कॉलेज का नाम है Balliol जो संस्कृत “बल्लाक” गणेश का नाम है। इस प्रकार पाठ्क देख सकते हैं कि आंग्ल द्वीप छठी शताब्दी में कृस्ति बनाए जाने पर भी उनके विद्यालयों के नामों में अभी भी वैदिक देवताओं के नाम जुड़े हुए हैं।

पूर्व जमनी के लेपजिंग विश्वविद्यालय के उच्च दार्शनिक विभाग में क्षपरनिदिष्ट प्रबन्ध प्रस्तुत किया गया था। सन् १८६० में वह प्रकाशित हुआ।

मेरे कई मित्रों के बार-बार कहने पर दिल्ली-निवासी डॉक्टर ना०

५० भिड़े जी ने अपने एक यूरोपीय मित्र से कहा और उसने मुझे लेपजिंग में प्रकाशित उस प्रबन्ध के कुछ पृष्ठ भेजे। वह, मेरा काम बन गया। उस पृष्ठों में मुझे रामकथा के अंश अवश्य मिले जबकि वे पृष्ठ भेजने वाले यूरोपीय व्यक्ति को स्वयं उसमें राम-कथा का कोई चिह्न दिखाई नहीं दिया। इससे पाठक यूरोपीय हस्ती विद्वानों की दूषित शोध दृष्टि का अनुमान लगा सकते हैं। मुझसे हजारों मील दूर यूरोप में वहाँ का प्राचीन माहित्य अवलोकन न किए हुए मैंने उसमें राम-कथा अवश्य होनी चाहिए ऐसी अटकल बांधी थी, जबकि उस यूरोपीय साहित्य का बारीकी से अध्ययन किए हुए कई यूरोपीय विद्वानों को उस साहित्य में राम-कथा का कोई अस्तित्व नहीं दिखा। अतः यूरोपीय विद्वान वड़े निष्पक्ष होते हैं या उनकी शोधबुद्धि वड़ी सूखम होती है वर्ग रह जो धारणाएं आंगल शासन में भारतीयों की बनी हुई थीं, वह निराधार हैं। पाइचात्य विद्वान भी अन्य लोगों की तरह दोंगी, पाखण्डी या अज्ञानी होते हैं। मानव स्वभाव सर्वत्र एक है। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण ताजमहल सम्बन्धी शोध में मैंने पाया। ताजमहल तेजोमहान्य नाम का शिवमन्दिर है न कि शाहजहाँ द्वारा मुमताजमहल के लिए बनाई गई काब्र। यह मेरा शोध भली प्रकार प्रस्थापित होने के बांधीन वर्ष पश्चात् भी हजारों पाइचात्य-इतिहासवेत्ता उस शोध के प्रति अस्त्रे मूँढ़कर ताजमहल को कब्र बताने वाला पारम्परिक भूठ ही विनाहिचिकिचाहूट दोहराते रहे हैं।

उम्म यूरोपीय व्यक्ति ने मुझे पृष्ठ ७ से ५५, पृष्ठ ८० से ६५ और पन्द्रह अन्य पृष्ठों की यांत्रिक Xerox प्रति भेजी। उनमें पृष्ठ ८० से ६५ मेरी दृष्टि से वडे महत्वपूर्ण सावित हुए, क्योंकि उनसे यह बात स्पष्ट हुई कि यूरोप में हस्ती लोगों द्वारा लगातार १५०० वर्ष तक लूटपाट और विघ्नक मचाने पर भी दशलक्ष वर्षों की राम-कथा यूरोप से पूरी तरह नष्ट नहीं की जा सकी।

उन पृष्ठों के अतिरिक्त यूरोप में जहाँ-तहाँ राम-कथा के अंश बिल्ले पड़े हैं इसके भी प्रमाण नीडलर के प्रबन्ध में दो गई सामग्री से पाए जाते हैं।

### मूल फैच संस्करण का नाश

वर्तमान यूरोप में फैच लोगों की कला और संस्कृति के प्रति भवित का बड़ा बोलबाला है। इसके पीछे एक बड़ा ऐतिहासिक रहस्य छिपा है। फैच लोग जब ईसाई बनाए गए तब उन्होंने मुसलमानों जितनी ही कूरता और दुष्टता से वैदिक धर्म और परम्परा को फांस से उखाड़ फेंकने की पराकाण्डा की। फांस में कैथोलिकपन्थी लोग इतने दुष्ट और कूर थे कि उनमें जो फैच बान्धव प्रांटेस्टेण्ट पन्थ के प्रति झुकते दिखाई दिए उन्हें निजी प्राण बचाने के लिए सीमापार जर्मनी में शरण लेनी पड़ी। उन भागे हुए फैच लोगों को हयुजेनांट्स कहते हैं। दूसरी बार सन् १७६० के लगभग जब फांस में एक और क्रान्ति हुई तो फैच लोगों ने निजी महाराज-महारानी, सरदार-दरवारी आदि को पकड़-पकड़कर कुलहाड़े से उनके सिर कटवाये। अतः फैच लोगों की नाजूकता, कलाप्रियता आदि बातों पर विश्वास कर पाठकों ने धोखा नहीं खाना चाहिए।

उसी धर्मान्धता के कारण फैच लोगों ने फांस से रामायण नष्ट की। इस सम्बन्ध में नीडलर के प्रबन्ध में पृष्ठ २४ पर दी टिप्पणी में लिखा है कि “रिचड़ कर द लिआँ”। कथा मूलतः फैच भाषा में थी वह आंगल अनुवादक ने कई स्थानों पर स्पष्ट लिखा है। उदाहरणार्थ उस काव्यग्रन्थ की प्रस्तावना में आंगल अनुवादक ने लिखा है—“In Fransche bookys this rym is wrought” यानि फैच पुस्तक का यह काव्य है। (सन्दर्भ Weber का संस्करण II, पृष्ठ २१ से २४)

टिप्पणी में लिखा है कि “कालान्तर में मूल फैच काव्य से आंगल काव्य लम्बा बनता चला गया। उसके कुछ प्रमाण भी इस प्रकार मिलते हैं कि—  
(१) उस काव्य के विभिन्न भागों में मेलजोल नहीं है। (२) कई भागों में मूल फैच संस्करण का उल्लेख नहीं है। (३) कई स्थानों पर उस कथा में आंगल जीवन की भलक दिखती है। हो सकता है कि मूलतः फैच भाषा से अनुवादित होने पर उस काव्य में और अधिक मिलावट होती रही।”

नीडलर के उस वक्तव्य से हम पूर्णतया सहमत नहीं हैं। हमारा अपना निष्कर्ष यह है कि महाभारतीय युद्ध के समय तक यूरोप के प्रत्येक देश में बाल्मीकि की संस्कृत रामायण उपलब्ध थी। महाभारतीय युद्ध से जो

विष्वंस और विषट्न हुआ उससे यूरोप में टूटी-फूटी, भूली-बिसरी, लंगड़ी-सड़खड़ाती वैदिक संस्कृति किसी प्रकार चालू रही। तथापि आंगल भूमि सागर पार होने के कारण उसमें कायम रहने वाले लोग नगण्य और विरल थे। उस समय मुख्यतः फ्रांस से ही लोग आंगल द्वीपों में आया-जाया करते थे। इसी कारण सैकड़ों वर्षों तक आंगल द्वीपों की जनभाषा तथा राजभाषा थी। अतः आंगल द्वीपों में भी अन्य साहित्य के साथ रामायण भी फेंच ही थी। अतः आंगल द्वीपों में भी अन्य साहित्य के साथ रामायण भी फेंच भाषा में होना अनिवार्य था। धीरे-धीरे फेंच भाषा और फ्रांस की भूमि से सम्पर्क टूटते-टूटते इंग्लैण्ड स्वतंत्र देश बनने पर उसने फेंच भाषा को पदच्युत कर आंगल भाषा को अपनाया। अतः कालान्तर में मूल फेंच रामायण में आंगल लेखकोंने मिलावट करना अनिवार्य था। भारत में भी तो मूल बाल्मीकि रामायण को छोड़ तुलसीदास, कम्ब, एकनाथ आदि विविध भारतीय प्राकृत भाषाओं के सन्तोंने और कवियोंने रामायण में मनमानी तोड़-मरोड़ की है।

फेंच रामायण के आंगल संस्करणों में मिलावट होते रहने का और भी एक विशेष कारण था।

बारहवीं शताब्दी में मुसलमानों के हमलों से यूरोप को बचाने के लिए यूरोप के कुस्ती नरेश एकजुट होकर इस्लामी आक्रमणों के विरुद्ध लड़े। उस समय इंग्लैण्ड का रिचर्ड नाम का राजा था। उसे भी लोग Lion-hearted (यानि मिह हृदयी) कहने लगे। उस समय आंगल जनता को कुस्ती बने लगभग ५०० वर्ष हो गये थे। कुस्तपन्थ के प्रसार तक राम को ही (राम मिह यानि मिह हृदयी राम) (Ramachandra the Lion-hearted) कहा जाता था। आंगलजन कुस्ती बनने के पश्चात् उनकी जीवन परम्परा में दिन-प्रतिदिन राम-कथा अस्पष्ट होते-होते नष्ट होती चली गई। उधर मुसलमानों के विरुद्ध संघर्ष में आंगल राजा रिचर्ड के कड़े प्रति कार के कारण उसे भी दरवारी, साहित्यिक तथा कवि आदि ने Richard the Lion-hearted यानि शूरवीर, सिंह हृदयी Richard बखानना आरम्भ कर दिया। होते-होते रामचन्द्र The lion-hearted और Richard the Lion-hearted दो भिन्न-भिन्न कथाओं की मिलावट होने लगी। मुग्धलय विरोधी मुद्र में सारे यूरोप के कुस्ती राजा एक होकर

जड़ने के कारण यूरोप के अन्य देशों की रामायणों में भी इंग्लैण्ड के कुस्ती रिचर्ड राजा के गुणमान मिलाए जाने लगे। इस प्रकार यूरोप में पाये जाने वाले सभी संस्करणों में वैदिक राम-कथा और कुस्ती रिचर्ड कथा की मिलावट हो गयी हो तो इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं।

रिचर्ड द लायन-हार्टेड का फेंच अनुवाद है "रिचर्ड कर दि लिअँ"। "रिचर्ड-कर दि लिअँ" यह मूल फेंच काव्य अब फेंच भाषा में उपलब्ध नहीं है, नीडलर के इस निष्कर्ष से हम सहमत नहीं हैं। शोध करने पर पेरिस नगर के National-Bibliothèque नाम के राष्ट्रीय ग्रन्थालय में या अन्यत्र उस फेंच काव्य की प्रति अवश्य मिल जानी चाहिए। मैंने एक मित्र से कहा था। अमेरिका जाते समय वे पेरिस के ग्रन्थालय में गये थे। माँग करने पर उन्हें वहाँ "रिचर्ड कर द लिअँ" काव्य के लेटिन आदि विविध भाषा के संस्करण ढेर के ढेर प्राप्त हुए। किन्तु उन सबको खोलकर देखने का भी उनके पास समय नहीं था। अतः हमारा विश्वास है कि फेंच भाषा में भी इसाई रिचर्ड की बीर गाथा से मिलावट किया हुआ ही रामायण क्यों न हो अवश्य प्राप्त होगा। केवल संशोधन की देर है।

### लेटिन संस्करण

यूरोप में रामायण के शुद्ध या मिलावटी लेटिन संस्करण अवश्य प्राप्त हो जाने चाहिए। लेटिन, यह प्राचीन इटली की भाषा थी और इटली के रामायण प्रसंगों के चित्र उत्खनन में निकले प्राचीन घरों में पाये गये हैं। जहाँ रामायण के चित्र पाए गए हैं उस देश में प्रत्यक्ष लिखित रामायण अवश्य पाई जानी चाहिए।

लगभग इसी सन् ३१२ तक रोम स्थित वेद वाटिका (Vatican) में पापहर्ता वैदिक शंकराचार्य रहता था। सन् ३१२ के लगभग रोमन सम्राट् कांस्टेनटाइन ने उस पर झपट्टा मारकर उस हिन्दु वैदिक शंकराचार्य का वध करके उसी धर्मपीठ में कुस्ती विशेष को बैठाकर उसी को पापहसं (पाप-हर्ता पोप) घोषित किया। उस समय तक रोम उक्त रामनगर की उस वेद-वाटिका में वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत, मनुस्मृति, पाणिनी की अष्टाष्यायी आदि वैदिक ग्रन्थभण्डार था। कुस्ती सम्राट् कांस्टेनटाइन के

उस स्थान पर हमला करते ही वहाँ भागड़ोड़ व लूटपाट हुई। उस समय रामायण की इतिहास की गयी, कुछ छुपा दी गयीं और कुछ अन्य स्थानों पर ले जायी गयीं।

### नीडलर का भ्रम

नीडलर ने अपने प्रबन्ध के पृष्ठ १८ पर लिखा है कि “यद्यपि रिचड के लकाई के वर्णन (मुसलमानों के विरुद्ध) बड़े रोचक हैं तथापि उनमें कई स्थानों पर दौड़ी चमत्कार आदि की मिलावट की गई है। नीडलर का यह किन्तु बहा भ्रम है। वस्तुस्थिति तो पूरी तरह से विपरीत है। प्राचीनतम्-काल से विश्व के अन्य प्रदेशों की तरह इटली में भी रामायण उपलब्ध थी। किन्तु बाहरी शताब्दी में मुसलमानों से छिड़े युद्ध में आंग्ल राजा रिचड की शौर्यगायत्रा चल पड़ी। आगे चलकर उस कथा की प्राचीन राम-कथा में मिलावट होने लगी।

### जर्मनी

तेरहवीं शताब्दी का एक जर्मन कवि है जिसका नाम है वूर्फ़बर्ग का कॉनरेड् (Konrad of Wurzburg)।

निजी प्रबन्ध के पृष्ठ २० पर नीडलर लिखते हैं—“उस जर्मनी कवि ने “नेनटीज नगर की वीरस्पद्धा” (The Tournament of Nantes) शीर्षक का काव्य लिखा है। उसमें प्रत्येक काव्यपंक्ति में आठ-आठ शब्द हैं। हर श्लोक की दो पंक्तियाँ हैं। कथा काल्पनिक है। उसका कोई ऐतिहासिक वापार नहीं है। अखाड़े में जितने वीर उत्तरते हैं उन सब पर उस काव्य का नायक सबसे बढ़कर प्रवीण सिद्ध होता है। वह सत्यवादी, निर्भय, शक्ति-मान, सद्गुणी और अजेय था। उसकी बराबरी का कोई अन्य व्यक्ति नहीं था। कई प्रदेशों के राजा, युवराज आदि उस स्पद्धा में शामिल हुए थे किन्तु उन कथानक के सामने वे सारे फीके पड़ गए। रिचड ही उन सबसे प्रवीण और शक्तिमान मिठ हुआ। नौका का तला जैसे सागर के फेन को चीरता जाता है वैसे ही रिचड ने उस स्पद्धा में अन्य स्पद्धकों से बढ़कर धनुष की ग्राहणा भीर ढाली।

इस वर्णन से रामायण से परिचित कोई भी व्यक्ति एकदम पहचान

जाएगा कि सीता स्वयंवर के समय शिवधनुष की प्रत्यंचा चढ़ाने की जो शतं राजा जनक ने रखी थी, ठीक वही जर्मन कवि कॉनरेड के काव्य का विषय बन गया है। तथापि कॉनरेड भी उसे राम की कथा नहीं कहता तो नीडलर की तो बात ही क्या। दोनों कितने अज्ञानी हैं। तेरहवीं शताब्दी का जर्मन कवि कॉनरेड और १६वीं शताब्दी का संशोधक नीडलर, दोनों के मन में जरा-सी शंका भी नहीं आई कि जनक के दरबार के सीता स्वयंवर प्रसंग की होड़ कॉनरेड के काव्य का विषय है। यूरोपीय विद्वानों के अज्ञान और अवोग्यता का इससे बड़ा सबूत और क्या हो सकता है? अतः यूरोप के प्राचीन इतिहास का दुबारा पूरा अध्ययन-संशोधन करने की बड़ी आवश्यकता है। कृस्ती लोगों के हाथों यूरोप के कृस्त पूर्व इतिहास का सर्वनाश हुआ है।

### जर्मनी में हनुमान का नाम

इसी सन्दर्भ में हम पाठकों को स्मरण दिलाना चाहते हैं कि होमियोपेथी चिकित्सा पद्धति के जर्मन निर्माता का नाम हेहनेमन् (Hahnemann) कहा जाता है जो स्पष्टतया हनुमान शब्द का अपभ्रंश है। जर्मन साहित्य में तेरहवीं शताब्दी तक रामायण प्रसंग का वर्णन, काव्य का विषय बनते रहे। अतः हेहनेमन नाम निश्चित ही रामायणकालीन हनुमान नाम है।

कॉनरेड की काव्यपंक्ति आठ-आठ शब्दों की थी यह भी जर्मनी की प्राचीन वैदिक परम्परा का एक महत्वपूर्ण प्रमाण है क्योंकि वैदिक संस्कृत में अष्टदिशा, अष्टदिवपाल, अष्टावधनी, अष्टमंगल, मंगलाष्टक, साष्टांग नमस्कार, योग की आठ सिद्धि, अष्टांग आयुर्वेद, पाणिनी की अष्टाघ्यायी, अष्टधातु का कलश, स्वामि श्री १०८, जप १०८, सद्गुरु श्री श्री १००८, अष्टपुत्रासौभाग्यवती भव, आदि उदाहरण आठ अंक का महत्व बताते हैं। रामायण प्रसंग पर काव्य करते समय कॉनरेड द्वारा प्रत्येक काव्यपंक्ति में आठ ही शब्द ग्रन्थित करना जर्मनी की अज्ञात वैदिक परम्परा का एक प्रबल प्रमाण है।

### वेवर का संस्करण

हेनरी डब्लू. वेवर (Henry W. Weber) नामक अंग्रेज ने Metrical

Romances नाम का एक काव्यसंग्रह डिनबरो नगर से सन् १८१० में प्रकाशित किया। उसके भाग १ के, अध्याय १, रिचड़ कर द लिआौ काव्य की प्रस्तावना में लिखा है कि "दरबारियों के आग्रह पर राजा रिचड़ के पिता किसी सुन्दरतम् राजकन्या से विवाह करना मान्य करते हैं। ऐसी राजकन्या का पता लगाने के लिए दूत भेजे जाते हैं। विवाह सम्पन्न हो जाता है, किन्तु रानी को किसी संस्कार में बैधा रखने के कारण वह चर्चे की छत से अपने दो पुत्रों को साथ लेकर निकल जाती है। राजा हेनरी की मृत्यु होती है और उसके पश्चात् रिचड़ राजा बनता है।"

ऊपर लिखी कथा में रामायण की दो-तीन घटनाएँ उल्टी-सीधी मिलाई गई दीखती हैं। किन्तु यूरोपीय कृस्ती विद्वान् तो उसकी बाबत पूर्णतया जनभिज हैं।

अशोक वन में सीता बन्दी बनाई गई थी। यूरोप के लोग कृस्ती पंथी वन जाने के कारण अज्ञानतावश राम-कथा प्रसंगों में चर्चे का उल्लेख तथा "कृस्त की शपथ लेकर हम कहते हैं" आदि अप्रासंगिक उल्लेख कर जाते हैं। चर्चे की छत छेदकर बन्दीस्थान से निकल जाने की जो बात है वह अशोक बाटिका का कारावास समाप्त होते ही सीता ने किए अग्निदिव्य का उल्लेख है। दो पुत्रों का जो उल्लेख है वे हैं लव और कुश। हेनरी राजा की मृत्यु और उसके पुत्र का राज्याभिषेक—ये घटनाएँ दशरथ की मृत्यु और भरत या राम के राज्याभिषेक से सम्बन्धित हैं। आरस्म में सुन्दरी के विवाह का दो वर्णन है वह सीता स्वयंवर की घटना है। ऐसे-ऐसे प्रसंग यूरोप की विविध भाषाओं के गद्य और पद्य साहित्य में बारहवीं शताब्दी के आंगन राजा रिचड़ के नाम गढ़-मढ़ दिए गए हैं जबकि वे सारे यूरोप के लोगों की स्मृति में चिरन्मन निवास करने वाले अति प्राचीन रामायण के प्रसंग हैं।

### यूरोप में प्राप्य एक और रामायण संस्करण

यूरोप में पाये जाने वाले एक और रामायण संस्करण को देखें। उसे भी हृष्ण के राजा रिचड़-द-लायन हट्टेंड के जीवन का ही एक अभिन्न भ्रंग बना दिया गया है। उस रिचड़ का शासनकाल ईसवी सन् ११८६ से ११९८ था। नीहलर के प्रबन्ध के चौथे अध्याय में उस संस्करण का विवरण

है। अध्याय के आरम्भ में कथासार इस प्रकार प्रस्तुत है—

"रिचड़ नॉव में बैठकर लंका की ओर निकल पड़ता है। तूफान से उसकी तीन नौकाएँ सायप्रस द्वीप पर पहुँच जाती हैं जहाँ उन नौकाओं का सारा माल लूट लिया जाता है और सैनिक या तो मार दिए जाते हैं या बन्दी बना लिए जाते हैं। रिचड़ वहाँ पहुँच जाता है और सायप्रस के सम्राट् से बातचीत करने अपना दूत भेजता है। सायप्रस का सम्राट् उन दूतों का अपमान करता है। इस पर सम्राट् का एक मंत्री सम्राट् का विरोध करता है। मंत्री को पकड़कर सम्राट् उसकी नाक काट देता है। रिचड़ सम्राट् के "लीमासोर" नगर पर कब्जा कर लेता है। सम्राट् की कन्या, जवाहरात और १०० सेनानायक, सम्राट् का मंत्री रिचड़ को मैट देता है। रिचड़ सम्राट् की छावनी पर हमला कर उस पर विजय पाता है। सम्राट् रिचड़ की शरण जाता है, उसके जो सेनानी रिचड़ को मैटदिए गए थे उन्हें रिचड़ के विरुद्ध उकसाने का सम्राट् विफल प्रयत्न करता है। किन्तु वे सेनानी सम्राट् की आज्ञा नहीं मानते और सम्राट् स्वयं रिचड़ द्वारा बन्दी बना लिया जाता है।"

ऊपर दिया सार स्पष्टतया रामायण की ही कथा है। रिचड़ तो रामचन्द्र नाम का अपभ्रंश है। वह नौकाओं में बैठकर सागर पार लंका पर चढ़ाई करने निकलता है। लंका की बजाय ऊपर "सायप्रस" का उल्लेख है। लंका जैसा ही सायप्रस द्वीप है। सायप्रस का सम्राट् यानि लंकाधिपति है। राम के सैनिकों को राक्षस सेना द्वारा बन्दी बनाया जाता है या मारा जाता है। राम का दूत बनकर हनुमान रावण से वारा-विमर्श करने जाता है। रावण उसका अपमान करता है। इस पर रावण का भाई विभीषण विरोध प्रकट करता है। उससे कुछ होकर विभीषण की नाक विभीषण विरोध प्रकट करता है। उससे कुछ होकर विभीषण की नाक रावण ने काटी। मूल रामायण में ऐसा प्रसंग नहीं है। वहाँ तो लक्ष्मण द्वारा शूरपंछी के नाक-कान काटने का उल्लेख है। यूरोपीय रामायण में वह घटना विभीषण से जोड़ दी गई है। सम्राट् की कन्या रिचड़ के हृदये करने का उल्लेख बास्तव में विभीषण ने सीता को बन्दिशास से छोड़ देने की जो विनती रावण से की थी उस पर आधारित है। रावण के कुछ सेनानी विभीषण के साथ रामचन्द्र का साथ देने गए थे। उन्हें रावण ने

राम के विछु उकसाना स्वाभाविक था। किन्तु वे अपने निश्चय पर अटल रहे। अन्त में रावण स्वयं पराभूत होकर बन्दी बना दिया गया। ऐसा यूरोपीय रामायण में पाठ भेद है जबकि बालमीकि रामायण में रावण का राम ने रण में बध किया। इस प्रकार यूरोप की रामायण स्पष्टतया बालमीकि रामायण का बंसा ही विकृत रूप है जैसे भारत और अन्य देशों की रामायण।

### यूरोपीय रामायण के दोहे

नोडलर के प्रबन्ध में पृष्ठ ८० से १५ तक यूरोपीय रामायण के जो दोहे उद्धृत हैं उनमें से कुछ हम नीचे दे रहे हैं। प्राचीन आंगल भाषा की सेवन शैली आधुनिक आंगल भाषा से भिन्न थी। वे दोहे पढ़कर यूरोप में प्रचलित रामायण की कल्पना की जा सकती हैं। वे दोहे इस प्रकार हैं—

King Richard in Peace and rest  
Fro cristmas, the high feste  
Dwelled there till after the lent  
And then on his way he went.

इसका अन्तर हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—

राजा रिचर्ड ने शान्ति से किया विश्राम

हस्तमास के महान् पवं के नाम

उसन्त तक या वही उनका धाम

फिर वे निकले करने अगले काम

समय-समय पर अरण्य में किसी स्थान पर कुछ दिन बिताकर रामचन्द्र जो दूसरे किसी स्थान पर चले जाते थे ऐसा जो बालमीकि रामायण में उल्लेख है वही यूरोपीय रामायण में भी है।

दूसरा प्रदीर्घ उद्धरण इस प्रकार है—

Towards Cyprus all sayland  
charged with treasure every deal  
And soon a sorrowful case there fell  
A great tempest arose sodaynly

That lasted five days sykerly

It broke their mast and their Oar

And their Tackle lesse and mhoare

Anker, both Shrette and rother

Ropes, Cords one and other

And were in point to sink adown

As they came against the Lymosoure

The three ships right anon

Broke against the hard stone

All to pieces they to tore

Unnathe the folk saved were

the mariners unsth it withhelde

That shyppe left in the shelde

For the Griffions with sharp swordes

Grete slaughter of our English maked

And spoiled the quick all naked

Sixteen hundred they brought on-live

And to prison hundreds five

And also naked sixty score

As they were of their mothers bore

इनका अनुवाद इस प्रकार होगा—

सायप्रस की ओर नावें चल पड़ीं

धन और सामग्री से लदी थीं बड़ी

हाय ! यकायक एक संकट छा गया

तूफान से हताहत बेड़ा बिखर गया

पाँच दिन चली वह तूफान की लपेट

नावों को मारी उसने ऐसी चपेट

रस्सी और बल्ली, बाजू और तले

टूटे या फूटे या हो गए ढीले

ऐसा लगा कि अब हूँवेंगे सागर तले  
 तीन नावे तो पहुँची लंका किनारे  
 किन्तु पत्थरों से टकराई और हुई चकनाचूर  
 कुछ सैनिक बचकर किनारे लगे  
 कुछ हूँवे और कुछ बन्दी बनाए गए  
 औरों पर राक्षसों की तलवार ऐसी पड़ी  
 हम अंग्रेजों की हुई कठल बड़ी  
 लटपाट में सेना नंगी कर छोड़ी  
 मोलह मी तो जीवित पकड़े गए  
 पांच सौ काराग़ह में बन्द किए गए  
 बारह सौ को तो ऐसा नंगा किया गया  
 जैसे उन्हें हो गम्भ से निकाला गया

राम का सागरी बेड़ा जब लंका की ओर चल पड़ा तब का यह वर्णन है। सागरीय तूफान से रामचन्द्र जी के बेड़े की भारी हानि हुई। कुछ सैनिक हूँवे, कुछ बन्दी बना लिए गए और अन्य अनेक राक्षसों के हमले में मारे गए। नीमासोर जो नाम है वह स्पष्टतया लंकेश्वर नाम का यूरोपीय अपभ्रंश है। योफांस शब्द राक्षसों का श्रोतक है।

भारत में जिस प्रकार हम लोग अपने आपको रामचन्द्र जी के पक्ष का मानकर राक्षसों को शत्रु पक्ष मानते हैं उसी प्रकार यूरोप के लोग भी राम के सैनिकों का राक्षसों द्वारा वध को "हम अंग्रेजों की बड़ी पिटाई हुई, बड़ी कठल हुई" ऐसा राम की सेना का उल्लेख आत्मीयता से करते हुए दिया गया है। इस सूहन प्रमाण में भी पता चलता है कि कृस्ती-पूर्वकाल ने यूरोप की जनता वैदिक धर्मी होने के कारण उसे भी रामचन्द्र जी के प्रति बैसा ही आदर या जैमा आज के हिन्दुओं को है।

उसी काल्य की २०७३ में २०८८ पंक्तियाँ इस प्रकार हैं—

The thridde day afterward  
 the wind came driving Kyng Richard  
 with all his grate navyes  
 And his sayling galyes

To a ship that stode in depe  
 the gentlemen therein dide wepe  
 And when they saw Richard the King  
 their weeping turned al to laughing  
 they welcomed him with worshippes  
 And told him the breaking of their shippes  
 And the Robbery of his Tresour  
 And al that other dishonour  
 Then waxed king Richard ful warth  
 And he swore a full grete othe  
 By Jesus Christ our Saviour  
 It should abyde the emperor  
 इनका अनुवाद हम नीचे दे रहे हैं—  
 तीन दिन पश्चात् ऐसा हुआ  
 राजा रिचर्ड का वायु ने साथ दिया  
 और उसका सारा बेड़ा वहाँ चल पड़ा  
 जहाँ गहरे सागर में एक जहाज था खड़ा  
 उसमें ये सैनिक बड़े शोक में पड़े  
 किन्तु जब देखा उन्होंने राजा रिचर्ड को खड़े  
 आनन्द से ऐसे बे सारे हँस पड़े  
 और राजा के बार-बार पैरों पड़े  
 उन्होंने कहा किस प्रकार बेड़ा टूटा  
 और राक्षसों ने कैसे सारा धन लूटा  
 अपमान से कैसे घसीटा और पीटा  
 तब राजा रिचर्ड बड़े कोध से बोला  
 "शपथ है कृस्त की जो हमारा रखवाला  
 सम्राट् (लंकेश्वर) को कौन बचाए भला ?"  
 उपरोक्त पंक्तियों में रामायण का उस समय का वर्णन है जब राम को सेना नावों में बैठकर लंका की ओर चली। सागर में बड़ा तूफान

उठा। कई नावें टूटीं, कुछ डूब गईं, कुछ राक्षसों ने नष्ट कर दीं और राम की सेना को हताहत किया। कई सैनिक राक्षसों द्वारा बन्दी भी बनाए गए। राक्षसों के उस हमले से बानर सेना में बड़ी घबराहट फैली। बानर सेना की ऐसी उदासीन अवस्था में जब रामचन्द्र जी निजी नाव में बैठकर बीच सागर में पहुंचे तो बानर सैनिकों में फिर उत्साह भर आया। चेहरों पर की उदासीनता नष्ट हो गई, सारे मुस्कराने लगे। सारे सैनिकों ने रामचन्द्र जी को प्रणाम किया। यही यह कल्पना करना कि रामचन्द्र जी भगवान वे इसलिए सैनिकों ने उन्हें प्रणाम किया, गलत है (सेनानी जब सैनिकों के समीप जाता है तो सेना की शिस्त के अनुसार सारे सैनिक उसे भक्ति और अद्वा से प्रणाम करते हैं और सेनानी का निश्चय और धीरज देखकर सैनिक भी उत्साहित होते हैं)।

इस काव्य में जो बीच-बीच में येशु कृस्त और उसकी माता मेरी को देवी मानकर उनके नाम से प्रतिज्ञा करना आदि तफसील घुसेड़ दिया है वह कृस्ती लोगों द्वारा किया गया प्रक्षेप है। मुसलमान आक्रामक जैसे शिकार देशों के पानी में विष मिला देते थे वैसे कृस्ती लोगों ने युरोप की प्राचीन रामायण में समय-समय पर कृस्ती-पन्थ की सामग्री की मिलावट करते-करते रामायण को पूरी तरह से यूरोप से नष्ट करना चाहा।

बव नीडलर द्वारा प्रस्तुत किए काव्य में पंक्ति क्रमांक २०८६ से आगे देखें। वे इस प्रकार हैं—

He cleyd Sir Stephen and William  
And also Robert of Tournham  
three gentil barouns of England  
Wise of speech doughty of hand;  
Now go and say to the emperor  
that he yeild agnин my tresour,  
Or, I swear by St. Denys  
I will have three sythe double of his,  
And yeild my men out of prisoun,  
And for the dead pay ransoun,

Or hastily, I him warne  
I will worke him a harm  
Both with spere and with lance  
Anou I shall take vengeance

इन पंक्तियों का अनुवाद इस प्रकार होगा—

उमने सर स्टीफन् और बिल्यम् को बुला भेजा  
टूनेहम् के रॉबर्ट से कहा “तू भी आ जा !”  
वे तीन बड़े प्रख्यात थे दरवारी  
बाणी से प्रभादी और योद्धा भी भारी  
“तुम तीनों जाकर उस सम्राट से कहो  
मेरा धन सारा लौटा दो

नहीं तो सेंट इसका साक्षी रहे  
मैं ऐसा बदला लूँगा जो स्मरण रहे  
अपने सारे सैनिक कैंद से छुड़ा लूँगा  
और दण्ड भी भारी वसूल करूँगा  
और भी सुन लो मेरा आह्वान  
इतना मैं करूँगा तुम्हारा नुकसान  
भाला, बर्छी आदि विविध शस्त्रों से  
निश्चय ही मैं निपट लूँगा तुमसे।

ऊपर दिए आंग्ल दरवारी, सेनानी स्टीफन, बिल्यम और टूनेहम् के रॉबर्ट आदि जो नाम हैं वे रामायण के नल, नील, अंगद, हनुमान, मुग्नीव आदि के बदले घुसेड़ दिए गए हैं। इन सेनानियों का वर्णन wise of speech, doughty of hand यानी बोलचाल से चतुर और युद्ध में प्रवीण स्पष्टतया बाल्मीकि रामायण की ही शैली के वाक्य प्रचार हैं।

वे सारे राम के बानर बोर थे, अँग्रेज राजा रिचर्ड के कृस्ती सेनानी नहीं। यह बात पंक्ति क्रमांक २१०३ से अगले भाग में और भी स्पष्ट हो जाती है। वे पंक्तियाँ इस प्रकार हैं—

The messengers anou forth went  
To do their Lord's Commandment

And henedly sayd the message  
the emperor began to rage  
He grunte his teeth and fast blewe  
A knife after Sir Robert he threw  
He blent away with a leap  
And it flew in a door a span deep  
And syth he cried, as uncourteys  
"Out Taylards of my paleys  
Now go and say your Toyld King  
That I owe him nothing..."

इनका अनुवाद इस प्रकार है—  
वे दूत वहीं से तुरन्त निकले  
प्रभु को आज्ञा को निभाने चले  
वहीं पहुँचकर उन्होंने वही कहा  
जो सुनकर सम्राट को कोष न सहा  
दीतों से खोंठ दबाकर चिलाया  
सर रॉबट की दिशा में चाकू फिकवाया  
चपलता से रॉबट ने छलांग लगाई  
तब चाकू एक द्वार की दरार में छुस गई  
कोष से सम्राट ने उन्हें ललकारा  
"निकल जाओ मेरे महल से साले बन्दर आवारा  
और जाकर अपने मर्कंटराज से कहना  
मेरा ना उनसे लेना है ना देना?"

यह उस प्रसंग का वर्णन है जब हनुमान आदि बानर वीर लंका में  
पहुँचकर उधम मचाते हैं। उन्हें बन्दी बनाकर रावण के सम्मुख लाया  
जाता है। हनुमान के बजाय यहीं सर रॉबट नाम लिखा है। किन्तु रॉबट  
का नहीं था। और यहीं तो यह बात स्पष्ट है कि हनुमान ने राम की  
कथाएँ को बात कही उससे कुद होकर रावण ने हनुमान पर शस्त्र से  
बार कराया थाहा। किन्तु हनुमान ने चपलता से छलांग मारकर उस बार

से निजी बचाव किया। इसके आगे की पंक्तियों में तो बड़ा ही स्पष्ट  
उल्लेख है कि उस सम्राट ने (यानी रावण ने) उन दूतों को कहा कि "ओ  
पूँछ वाले बानरो; तुम मेरे महल से तुरन्त निकल जाओ और अपने पूँछ  
वाले राजा (यानी सुग्रीव) को जाकर कहो कि मुझे उसका कोई लेना-देना  
नहीं।"

### यूरोप के रामायण का शोध मेंने कैसे किया ?

एक बड़े विचित्र योगायोग से सन् १६७७ में वे तीन पंक्तियाँ ही मेरे  
पढ़ने में आईं। उस समय मैंने ८ मास लंदन में अपने परममित्र डॉक्टर  
रघुबीर वक्षी के घर निवास किया था। संयोग से उनका नाम भी रघुबीर  
था और उनके घर का पता या लंकास्टर रोड, जबकि लंकास्टर शब्द  
"लंका अस्त्र" गद्द का ही अपञ्चांश है।

मैं प्रतिदिन प्रातः ६ बजे से शाम के ५ या ६ बजे तक लंदन नगर की  
ब्रिटिश लाइब्रेरी में विविध ग्रन्थ पढ़कर उनसे उपयुक्त टिप्पणियाँ लेता  
और रात को यदाकदा सभाओं में अपनी ऐतिहासिक शोधों पर भाषण देने  
जाता।

उस अवधि में मैंने मार्कोपोलो नाम के इतावली द्वारा लिखा उसके  
अन्तर्राष्ट्रीय-प्रवास का ग्रन्थ पढ़ा। उसका अनुवाद किया है सर हेनरी यूल  
(Sir Henry Yule) ने। अनुवादक ने उस ग्रन्थ में स्थान-स्थान पर कुछ  
टिप्पणियाँ दी हैं। उनमें एक टिप्पणी में उल्लेख था कि प्राचीन यूरोप में  
बानरों की कई कथाएँ प्रचलित थीं। उनका उदाहरण देते हुए वेबर  
(Weber) द्वारा सम्पादित और संकलित बानर कथाओं से निम्नलिखित  
तीन पंक्तियाँ उद्धृत की थीं—

Out Taylards, of my paleys  
Now go and say your Tayld King  
That I owe him nothing

इनका अनुवाद है—

"निकल जाओ मेरे महल से साले बन्दर आवारा  
और जाकर अपने मर्कंटराज से कहना

मेरा ना उनसे लेना है ना देना।"

ये पंक्तियाँ पढ़ते ही मैंने पहचान लिया कि यह तो रावण के हनुमान के प्रति कहे कोष-भरे उद्गार थे। उन तीन पंक्तियों से मुझे एकदम हिंदूता हो गया कि प्राचीन यूरोप में पूरा रामायण अवश्य होना ही चाहिए।

बब से Weber के उस ग्रन्थ का मैं शोध करने लगा। किन्तु Sir Henry Yule द्वारा उल्लेख किया गया ग्रन्थ मेरे हाथ नहीं लगा। मूल मिश्रों से मैं उन बानरों की कथा का ग्रन्थ पेरिस के प्रमुख राष्ट्रीय संग्रहालय में ढूँढ़ने को कहता रहा।

इस अवधि में मैंने वही बात अपने घनिष्ठ मित्र डाक्टर नां० कृ० भिड़े जी से भी कही थी। उनकी किसी डाक्टरी परिपद् में फांस के एक डाक्टर उपस्थित थे। उनसे डाक्टर भिड़े जी ने मेरा प्रस्ताव कहा और उस फेच डाक्टर ने नीडलर के संकलित ग्रन्थ में से नो डेढ़ सौ पृष्ठों की यानिक प्रति भेज दी। वह भेजते समय पत्र में उन्होंने भिड़े जी को लिखा कि "आपके निर्देशानुसार कुछ पृष्ठों की प्रतिवाँ— इस पत्र के साथ संलग्न नहीं हैं किन्तु मुझे तो इसमें रामायण का कहीं नामोनिशान नहीं दिखता।"

बब बताइए! यह हाल है यूरोप के विद्वानों का! जिस ग्रन्थ में रामायण के प्रसंग भरे पड़े हैं उनमें केवल राम, लक्ष्मण, सीता, रावण आदि नाम न होने से यह लोग उन प्रसंगों को पहचान नहीं पाते। ऐसी हुई गाँव वर्तमान विद्वज्जगत् में।

ज्ञतः इस अध्याय में दिए उद्धरणों का सूत्र लेकर भारतीयों और अन्य विद्वानों द्वारा यूरोप, अफ्रीका, अरब आदि में प्राचीन ग्रन्थों और बानरों की दमनकावाओं को छान मारना आवश्यक है। वैसा संशोधन यदि बारीदी से, निश्चय से और उपस्थित दंग से आरम्भ कर दिया तो केवल रामायण ही नहीं अपितु वेदोपनिषद्, मनुस्मृति, अष्टांग आयुर्वेद, वैदिक स्थापत्य, वैदिक संवीकारी पूरी वैदिक संस्कृति कृस्तपूर्वकाल में सारे विश्व में प्रसूत गी इसका पूरा व्यौद्योग्य हाथ लग जाएगा और यह भी पता चलेगा कि

उस संस्कृति को ईसाई और इस्लामी पड़यांत्रों द्वारा किस प्रकार दबाकर छिपा दिया गया।

यूरोप से उस रामायण का ही नहीं बल्कि विश्व के अन्य भू-भागों में विद्वानों से लुप्त गुप्त वैदिक संस्कृति का जो पता मैं लगा सका वह मेरे जीवन का सबसे बड़ा चमत्कार ही समझना चाहिए।

अपर उद्धृत काव्य पंक्तियों में अपार कृस्ती मिलावट होते हुए भी उसमें रामायण के प्रसंग और बदल दिए गए सारे नाम झट पहचाने जाते हैं। जैसे रामचन्द्र के वजाय रिचर्ड नाम लगाया गया है। लीमासोर यह लंकेश्वर राज्य का अपभ्रंश लंकास्थित रावण के दुर्ग का निर्देश करता है। लंका द्वीप के वजाय सायप्रसद्वीप कहा गया है। रावण नाम न देकर रामप्रस नाम भ्राट कहा गया है। हनुमान को सर रॉबर्ट कहा है। शूरपंचका की नाक इटाई दिभीषण पर लाद दी है। सीता को अशोक वाटिका से छुट्टवाया इसके स्थान पर सभ्राट की लावण्यवती कन्या को राजा रिचर्ड के हवाले कर देने का उल्लेख है। अस्तु।

रावण ने हनुमान के द्वारा सन्देशा भिजवाया कि चाहे जो हो गीता को इन्धमुक्त नहीं किया जाएगा। तत्पश्चात् यूरोपीय काव्य में उल्लेख है कि रामप्रस भ्राट (यानि रावण) ने कहा—

I am feel glad of his lore

I will him yield none other answore

And he shall find me tomorrow

At the haven to do him sorrow

And work him as much wrike

As his men that I have take

इसका आशय है कि रावण ने सुश्रीव के लंका के पास आने को बातों पुनकर कहा—

उमके आगमन की बार्ता सुनी

देख लूँगा जो होगी होनी या अनहोनी

कल उसे मैं रण में मिलूँगा

वहाँ उसे मैं ऐसा भजा चखाऊँगा

बंसी ही कहांगा उसकी दुर्दशा  
जो उसके संतिकों की हुई ही दशा ।  
राम के बानर दूतों का लंका से प्रस्थान यूरोपीय रामायण में इस  
प्रकार वर्णित है—

The messengers went out ful swythe  
Of their escaping they were blithe  
The emperor's Steward with honour  
Said thus unto the emperor  
"Sir" he said, "thou hast un-right  
thou haddest almost slain a Knight'  
That was messenger unto a king  
the best under sun shining  
Thou hast thyself tresour grete plente'  
If thou it withheld it were pite  
For he is crossed a pilgrim  
And all his man that be with him

Let him do his pilgrimage

And kepe thyself from damage

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—

(बानर) दूत सारे बन्धमुक्त हुए  
मरने से बचने के आनन्द मनाए  
दूत मंत्री ने मस्ताट से बड़े आदर से कहा  
आपने एक बड़ा प्रमाद किया

दून को आपने मार ही डालना था

जो मर्वेंश्रेष्ठ राजा का दून बनकर आया था  
नुम्हारे आपने धन की कोई कमी नहीं

तब उसका हड्डपना योग्य नहीं

वह तो बेचारा एक नपस्ती है

इसके साथी भी सारे माधु-सन्यासी हैं

उनकी यात्रा उन्हें पूरी करने दो  
और तुम अपना नुकसान मत करवा लो  
उपरोक्त पंक्तियों में वर्णन है कि हनुमान आदि को रावण मार ही  
डालता किन्तु वे बाल-बाल बचे । बन्धमुक्त हो जाने पर बानर फूले न समाए  
और कुछ ही समय में वे लंका से चल पड़े ।

तत्पश्चात् राजा के मंत्री ने (यानि विभीषण ने) आदरपूर्वक रावण  
से कहा कि राम के दूतों से उसने यथायोग्य बर्ताव नहीं किया । दूत होने  
के नाते उनका सम्मान करना उचित होता । वे एक श्रेष्ठतम (ईश्वरतुल्य)  
राजा के प्रतिनिधि थे । रावण ने लूटपाट से बहुत धन कमा लिया था ।  
अतः उसने राम के धन (और रामपत्नि सीता) की अभिलाषा नहीं करनी  
चाहिए । और राम तो बेचारा तपस्या के लिए अरण्य में निवास कर रहा  
है । उसके सहायक भी सारे साधु-सन्यासी हैं । अतः यदि राम का विरोध  
करने पर ही रावण तुल गया तो इसमें उसी की अन्तिम हानि होगी ।

इस पर रावण की प्रतिक्रिया यूरोप की रामायण में निम्न प्रकार से  
वर्णित है—

The eyes twinkled of the emperour  
And smiled as an evil Traytour  
His knife he drew out of hisse the  
therewith to do the steward scathe  
And called him without fail  
And said he would him accounsayl  
The steward on Knees him set down  
with the emperor of evil trusle  
Carved off his nose by his grusle  
And said "traytour, theif Steward  
Go playne to Englyshe Taylarde  
And if he come on my londe  
I shall him do Swiche a shonde  
Him and all his men quick slain

But he in haste turn again".

उसका हिन्दी अनुवाद होगा—  
सम्राट के नेचो में जमके क्रोध के अंगार  
तिरस्कार से चिल्लाया "अबे गद्दार"  
मणि से निकला उसने खंजर  
मंत्री का बनाने अस्थिपंजर  
मंत्री को बोला सम्राट पुकारकर  
"इच्छु अब रहना खबरदार"  
मंत्री को खीचकर धूटनो पर नुलाया  
गुस्से में सम्राट ने खंजर चलाया  
मंत्री की नाक पकड़कर काटा  
और कहा "अबे चोर राजद्रोही"  
झगेज बन्दरों को जाकर जूही  
मेरे देश में यदि वो धूमे  
उन्हें प्राणों से हाय धोने पड़ेंगे  
ताकि मुड़के कभी वे इधर देख न सकेंगे।

विभीषण ने दब रावण को उपदेश दिया कि सीता को मुक्त कर राम ने संघि कर लेना ठीक रहेगा तो रावण ने विभीषण को बिद्रोही, देशद्रोही आदि दृष्टि लगाए और छुरी से नाक काट डाली। यूरोपीय रामायण में यह परिवर्तन जा गया है जबकि बालमीकि रामायण में लक्ष्मण द्वारा शूर्पंगखा के नाक-कान काटे जाने का उल्लेख है।

तत्पश्चात् विभीषण स्त्रयं लंका से निकला या रावण ने उसे बहिर्कृत किया इस सम्बन्ध में यूरोपीय रामायण की पंक्तियाँ कहती है—

The steward his nose hente  
(I wyes his visage was y-shente)  
Quickly out of the castle ran  
Leave he took of no man  
The messengers mercy he cried  
For Mary's love in that tide

they sholde tell to their lord  
of dishonour end and word—  
And haste you again to lord  
And I shall sese into your hand  
The keys of every tour  
And I shall bring him this Knight  
the emperor's daughter bright  
and also an hundred Knights  
stout in battle good in fights.  
Agenst that false emperour  
that hath done this dishonour.

इसका हिन्दी भावार्थ इस प्रकार है—  
मंत्री की नाक जो कटी  
जैसे चेहरे की धुरा ही फटी  
वह तुरन्त दुर्ग से बाहर भागा  
अपने लोगों से मिल भी नहीं पाया  
"दूतो, भाई मेरे पर दया करो  
देवी मेरी भी मेरे पर कृपा करो  
जाकर अपने स्वामी से कहो  
मेरे अपमान का हाल बताओ  
और कहो कि यदि वे यहाँ आ घड़केंगे  
सारे महलों की चाबियाँ हम उनके हवाले कर देंगे।  
सम्राट की सुन्दर कन्या भी"  
जो रणवीर युद्ध में अभी  
उस सम्राट के विरुद्ध लड़ेंगे  
अत्याचार और अपमान का बदला लेंगे।

रावण से अपमानित होकर विभीषण तुरन्त निकला। निजी आप्तेष्टों से विदा लेने का भी समय न रहा। उसने राम के बानर दूतों से सम्पर्क कर उनमें कहा कि "रावण ने मेरा किस प्रकार अपमान किया यह प्रभु राम

को विदित कराओ और राम को विश्वस दिलाओ कि उनकी सेना जब यहाँ आ घमकेगी तो मैं सारे दुर्ग, महल आदि की चाबियाँ उन्हें सौंप दूँगा।" यहाँ तक का वर्णन यूरोपीय रामायण में बाल्मीकि रामायण से मिलता-जुलता है। किन्तु तत्पश्चात् सीता को बन्धमुक्त करने के बजाय रावण की नाबध्यवती कन्या राजा रिचर्ड के हवाले करने की बात यूरोपीय रामायण में कही गई है। राक्षस सेना की कुछ दृक्फिर्याँ विभीषण के साथ राम को जा मिली यह जो वर्णन बाल्मीकि रामायण में है यूरोपीय रामायण में भी लगभग इसी ही कहा है कि विभीषण ने १०० राक्षस सेनानी रामसेना का सहाय करने हेतु देने दा आश्वासन दिया।

उसी यूरोपीय रामायण में आगे कहा गया है—

The messengers then hyed hard  
Till they came to king Richard  
they found kyng Richard at play  
At the chess in his geelaye  
The Earl of Richmond with him played  
And Richard won all that he layd

इसका हिन्दी अनुवाद होगा—

बायुमति से वे दूत चल पढ़े

कुर्जन राजा रिचर्ड के सम्मुख हुए रुद्धे

तब नोका में राजा रिचर्ड शतरंज में मन था

रिचर्ड का असे दूसरा खिलाड़ी था

जो वो चाल उसने चली

नाकाम कर रिचर्ड ने बाजी जीत ली

बाहर दूत राम की छावनी में लौटे। एक युद्ध नोका में रामचन्द्र जी शतरंज खेल रहे थे। यह उल्लेख बाल्मीकि में नहीं है। किन्तु शतरंज के खेल में भी दोनों पक्षों की सेना का संघर्ष ही होता है। अतः यूरोपीय रामायण में किया उल्लेख प्रसंगानुकूल लगता है। खेल में भी रामचन्द्र जी युद्ध विजयी हुए यह उल्लेख भी, रामचन्द्र जी एक यशस्वी, विजयी, अवतार व्यक्ति थे, इस कल्पना में खेल लगता है।

तत्पश्चात् रामदूत हनुमान की राम से हुई बातचीत यूरोपीय रामायण में इस प्रकार वर्णित है—

The messenger told al the dishonour  
That them did the emperour  
And the despite he did his steward  
And the steward's presenting  
His behest and his helping  
Then answered King Richard  
"of your sawes I am blythe  
Anon let us to land swythe"

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—

दूत ने मारी बात बतलाई

निजी अपमान और मंत्री की नाक कटाई

मंत्री का सन्देश भी सुनाया

कि मंत्री ने सहाय्य का आश्वासन भी दिया

तब रिचर्ड बोला! अब चलो भाई

मारे मिलकर करें चढ़ाई

बानरों का जो अपमान हुआ था वह हनुमान ने राम को सुनाया।

विभीषण की अनुकूलता की बाती भी सुनायी। तब राम ने युद्ध की मिलता

करने वा आदेश दिया—यह ऊपर दिया वर्णन लगभग बाल्मीकि की

गणयण इंसाही है।

युद्ध छिड़ जाने का वर्णन यूरोपीय रामायण में इस प्रकार है—

A great cry arose fote-hot  
Out was shot many a bote  
the bowmen and eke the arblasters  
Armed them all at aventers  
And shot quarelles and eke flone  
As thick as the hail-stone  
the folk of the countre gan reune

And were fain to void and flenne  
 The barons and good Knights  
 After came anon rights  
 With their Lord Ring Richard  
 That never was found coward

इसका हिन्दी अनुवाद होगा—

एक साथ सारे गजं उठे

सेनिकों ने सारे जहाज गठे

भाला, बर्छी, धनुष-बाण

शस्त्रास्त्रों की रही ना बाण

बम् और गोले ऐसे चले

जैसे आकाश से बरसते ओले

तब घबराकर लंकावासी ऐसे भागे

जैसे होड़ लगी हो कौन पीछे कौन आगे ?

रथी महारथी उनका पीछा करते

निंदर रघुवीर उनका नेतृत्व करते ।

राम ने चढ़ाई का आदेश दिया । तैयारी आरम्भ हुई । सारी नौकाएं  
 सेनिकों से लट गई । लंका के किनारे के समीप पहुँचकर हमला आरम्भ  
 हुआ । आकाश से जैसे ओले बरसते हैं वैसे शश्वास्त्रों की बौछार चली ।  
 लंकानिवासी भागने लगे । सेना का नेतृत्व रघुवीर कर रहे थे । रण में  
 राम जरा भी ढरता नहीं था । यूरोपीय रामायण का यह कथन बाल्मीकि  
 का ही अनुकरण करता है ।

आगे चलकर यूरोपीय रामायण में कहा है—

And when he came into Cyprus Land

The ax he tok in his hand

All that he hit he all to-frapped

the Griffons away fast rapped

Nathelos many he Cleaved

And their unthanks their bylived

And the prisson he came to  
 With his ax he smot right tho  
 Dores, barres and iron chains  
 And delivered his men out of pains  
 He let them all deliver cloth  
 For their despyte he was wroth  
 And Swore by Jesus our savyour  
 He should abyde that false emperour  
 At the burgesses of the town  
 Richard let slee without ransoun  
 their tresour and their meles  
 He took to his own deles.

इसका हिन्दी अनुवाद होगा—

रिचर्ड ने जब सायप्रस में पैर रखा

हाथों में एक परशु लिया

प्रहारों से सारा चकनाचूर हुआ

राक्षस सेना का संहार हुआ

ऐसे अनेक राक्षस मरे

रिचर्ड ने उनके प्राण हरे

और रिचर्ड जब बंदिशाला पहुँचे

द्वार, जाली, बेड़ियाँ आदि बंध समूचे

निजी प्रहारों से तोड़े-फोड़े

बन्दी जितने थे सारे छोड़े

उन सबको कपड़े पहनाए

उनकी दुर्दशा पर आँसू बहाए

और जीसस् परमात्मा के नाम प्रतिज्ञा की

उस पापी सम्राट के विनाश की

नागरी राक्षस रईसों को मारा

उनका धन जप्त किया सारा

राम ने लंका में उतरते ही हाथों में एक परशु लिया। राक्षसों का पीछा करते हुए उनका संहार किया। राक्षसों को यूरोपीय रामायण में शिफाँस कहा गया है। राक्षसों के किले, बाड़े, महल आदि सब तोड़-फोड़ दिए गए। फिर रामचन्द्र जी लंका की बन्दीशाला के प्रति गए। वहाँ सारे द्वार, ताले, बेड़ियाँ आदि तोड़ी गयीं और सारे बन्दी मुक्त किए गए। लंका निवासी राक्षस सेनानी, दरवारी और अन्य रईसों का पीछा करके उनको मारा जादि सारा दर्शन यूरोपीय रामायण में इस तरह दिया है।

Tidings came to the emperor  
Kyng Richard was in Lymasour  
And had his burgesses to death do  
No wonder though him were wo  
He set i anon without fail  
After all his counsayl  
That they come to him on hie  
To wreck him of his enemy

इसका हिन्दी अनुवाद होगा—

बड़ मञ्चाट की वार्ता पहुँचाई गई  
स्विंडेल की सेना लीमासोर में उतर आई  
उसके राक्षस दरवारी नारे सारे गए  
लंकाधिपति दुःख में चूर हुए  
उसने तुरन्त सारे मंत्रियों को बुलवाया  
उनको साथ हाज भुनाया  
मनु पर नात करने का उपाय पूछा

लंका की या रावण के दुर्ग को लीमासोर कहा है जबकि लीगामोर सच्च लकेश्वर का नपञ्च ग्रनीत होता है। भारत में जैसे रामेश्वर एक स्थान है जो लंका पर को गई चढ़ाई से सम्बन्ध रखता है। रामेश्वर और लीमासोर में कितनी समानता है। रामेश्वर जैसे एक मन्दिर के देवता का नाम है और उस पूरे बस्ती का भी नाम है, वैसे ही सकता है कि लकेश्वर

नाम रावण का हो और लंका प्रतिष्ठित शंकर भगवान के मन्दिर का नाम भी लकेश्वर हो। अतः लीमासोर नाम लंका, लंकाधिपति रावण और लकेश्वर शिव इन तीनों का द्योतक हो सकता है।

इस प्रकार यूरोपीय रामायण का स्वरूप है। यूरोप में रामायण के अस्तित्व से एक तरह से पूरी वैदिक संस्कृति के अस्तित्व का प्रमाण मिलता है।

हमने जो अवतरण ऊपर उद्भूत किए हैं वे तेरहवीं शताब्दी की यूरोपीय रामायण के हैं। उस समय कृस्ति-पंथ लगभग सारे यूरोप पर छा गया था। मुसलमानों की तरह ईसाईयों ने भी जहाँ-जहाँ आक्रमण किया वहाँ से वैदिक संस्कृति के सारे चिह्न मिटा देने की पराकाष्ठा की। तथापि हम जिस यूरोपीय रामायण का पता लगा सके हैं उससे प्रेरणा लेकर अन्य निष्पक्ष विद्वान यूरोप की प्राचीन वैदिक संस्कृति के अंग उपांग ढूँढ़ निकालने का यत्न करेंगे, ऐसी हम आशा करते हैं।

### यूरोपीय परम्परा में नारद का उल्लेख

वैदिक परम्परा में नारद जी का एक अटल और अनोखा स्थान है। नारद जी तीनों लोकों में परमात्मा से पामरों तक सबसे हादिक बातलियाप करते दीखते हैं। उनके इस त्रैलोक्य संसार में कुछ छेड़छाड़, कुछ मजाक, कुछ गहरी चोजना, कुछ नीतिगत्ता, कुछ हास्यदिनोद, कुछ दर्शनतथ्य आदि कई बातों का समावेश होता है। वही नारद जी प्राचीन यूरोपीय धार्मिक साहित्य में भी विद्यमान हैं। फिर भी उनके यूरोपीय अस्तित्व का आज तक किसी विद्वान को पता तक नहीं लगा यह जाश्वर्य की बात है।

इस सम्बन्ध में नीडलर मन्नावय के प्रबन्ध में पृष्ठ १५ पर देखिए क्या लिखा है। वे लिखते हैं—“In the year 1180-1200 blourished the Troubadour known by the name of the Monk of Mantandon. This peculiarly favoured individual tells us how that Enoch-like he frequently visited paradise during his Life-time, and in his poems he gives account of the conversations that he there held with the Almighty.”

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है—

"सन् ११८० से १२०० तक तंबोराघर होते थे जिनका नाम या मौटंडन के सन्त। यह बड़े प्रभावी व्यक्ति बताते हैं कि वे किस प्रकार सौतया स्वर्ग में भी जीवन में कई बार चक्कर लगाया करते थे और उनके गीतों में भगवान से हुए प्रत्यक्ष बातलिए के उत्तेज होते थे।" जो व्यक्ति भारतीय पुराणों में और रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थों में, नारद जी की भूमिका जानते हैं वे जानते हैं कि यूरोप की गरम्पंरा में भी नारद जी की कथाएँ थीं। वह कथाएँ सन् ११८० से १२०० वाले किसी मौटंडन के साधु के नाम गढ़ दी गई हैं। उस सन्त को ट्रूबैंडोर कहा गया है जो स्वप्नतया 'तंबोराघर' का अपभ्रंश है। नारद जी सर्वेश तंबोरा हाथों में लिए ही बताए जाते हैं। मौटंडन नाम मातंडन् यानी सूर्य इम संस्कृत शब्द का अपभ्रंश प्रतीत होता है। क्योंकि पुराणों में सूर्यलोक, चन्द्रलोक आदि का उत्सेष होता ही है। स्वर्ग में चक्कर लगाना और प्रत्यक्ष परमात्मा में बातलिए करना यह सारी नारद जी की विशेषताएँ हैं।

फ्रेंच, स्पेनिश, पोर्चुगीज, इटालियन, जर्मन आदि यूरोप के भिन्न-भिन्न प्रदेशों के कृस्ती लोगों ने मिलकर और जमकर यूरोप में वैदिक संस्कृति का नामो-निशान मिटाने में एडी-चोटी का किस प्रकार जोर लगाया उसका नारद की विकृति में सबूत मिलता है। अतः वैटिकन् आदि यूरोप के जितने प्राचीन धर्मपीठ हैं उन सबका सारा प्राचीन साहित्य ढूँढ़ निकालकर उसका बारीकी से यदि अध्ययन किया जाए तो यूरोप में इत्याइ गई वैदिक संस्कृति के भरपूर प्रमाण मिलेंगे।

### नास-जर्मन् रामायण

उत्तरी यूरोप के साहित्य में आठवीं शताब्दी में एक दन्तकथा है। उसका नाम है Hildebrand Lied। वह एक प्राचीन जर्मन् ग्रन्थ का बचा हुआ टुकड़ा है। हिल्डेब्रांड एक बीर योद्धा तीन वर्षों के संघर्ष के पश्चात् घर लौटता है जैसे रामचन्द्र जी चौदह वर्षों के बाद अयोध्या लौटे। घर आते ही उसकी एक युवा बीर से लड़ाई छिड़ती है। बाद में पता चलता है कि वह युवक उसी बीर योद्धा हिल्डेब्रांड का पुत्र है। राम का जैसे लव और कुण्ठ से युद्ध हुआ और बाद में पता चला कि वे राम ही के पुत्र थे।

हिल्डेब्रांड की पत्नी भी उसमें उल्लिखित है जैसे लव-कुण्ठ और राम एक दूसरे से भीता के कारण परिचित होते हैं। इस प्रकार हिल्डेब्रांड की कथा भी बाल्मीकि रामायण का ही एक टूटा-फूटा रूप है।

### रूस

भारत के बंगलौर नगर से Deccan Herald आंग्ल दैनिक प्रकाशित होता है। उसके दिसम्बर १५, १९७२ के अंक में एक बार्ता प्रथम पृष्ठ पर छपी थी। उसमें लिखा था कि रूस देश में एक कालिमक (Kalmyk) प्रदेश है। उसकी प्रमुख राजधानी का शहर है एलिस्ता (Elista)। उस नगर में कालिमक भाषा में रामायण छपी है। कुछ विद्वानों ने संस्कृत रामायण का अनुवाद किया है। कालिमक दन्तकथाओं में रामायण के कई प्रसंग प्रस्तुत किए जाते हैं। उस प्रान्त के ग्रन्थालयों में प्राचीन कालिमक लिपि में लिखे रामायण के सात संस्करण सुरक्षित हैं।"

उस बार्ता से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि रूस में प्राचीनकाल से रामायण प्रचलित है। मौखिक कथाओं के रूप में और लिखित साहित्य के रूप में भी। वह कालिमक प्रदेश में होना भी बड़ा ही औचित्यपूर्ण है क्योंकि कालिमक यह बाल्मीकि का ही तो अपभ्रंश है। रूस उर्फ Russia कृषीय देश है और बाल्मीकि एक प्रसिद्ध कृषि है। हो सकता है कि बाल्मीकि कालिमक प्रदेश में ही रहते हों और उन्होंने रामायण वहीं लिखी हो।

इस प्रकार ईसाई और इस्लामी प्रदेशों की लोक परम्परा और साहित्य का यदि बारीकी से शोध किया जाए तो छिपाए गए या नष्ट किए गए वैदिक संस्कृति के ढेर के ढेर प्रमाण मिलेंगे।

### मंगोलिया

हमी भाषा में Domodin Suren नाम के लेखक ने लेनिनग्राड नगर में प्रकाशित किए ग्रन्थ में मंगोलियाई और कालिमक भाषा की रामकथाओं का संकलन प्रस्तुत किया है। दामोदिन संस्कृत दामोदर का अपभ्रंश है। सुरेन नाम सुरेन्द्र और शूरसेन का अपभ्रंश है।

प्राध्यापक C. F. Golstunký का लिखा एक हस्तलिखित ग्रन्थ Academy of Sciences, U. S. S. R. की साइबेरियन् शाखा में सुरक्षित है। उसमें बहुलगा नदी के किनारे के प्रदेश में जो रामकथा प्रचलित

है वह काल्पिक भाषा में प्रस्तुत की गई है। लेनिनग्राड नगर में रुसी और मंगोलियाई भाषाओं में लिखी और भी रामकथाएँ उपलब्ध हैं।

### आयरलैंड में राम

*Shell Company's Guide to Ireland* नाम के ग्रन्थ में पृष्ठ २६८ पर एक उपयुक्त उल्लेख है। वह ग्रन्थ Lord Killanin व. Michael V. Duignan (Eubury Press, London) ने सन् १९६७ में लिख कर प्रकाशित किया।

इसमें गोरे जिला (Gorey County) सम्बन्धी जानकारी देते हुए लिखा है कि Wexford नगर के उत्तर में एक मील की दूरी पर Ramsgate House यानी रामदुर्ग गृह है। सन् १६५१ में उसका निर्माण हुआ। उस इमारत में अन्य स्थान से लाया एक शिलालेख रखा है। वह फन्स (Ferns) नाम के गाँव में बने धर्मगुरु के प्रासाद (Bishop's Palace) का शिलालेख है। यह महल सन् १६३० में वयोवृद्ध कृस्ती पुरोहित थामस राम (Thomas Ram) ने बनाया। वह काव्यमय शिलालेख है—this house Ram built for his succeeding brother's

Thus sheep bear wool not for themselves but others.

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—यह महल धर्मगुरु राम ने बागामी पीठाधीशों के लिए इस प्रकार बनाया जैसे निजी बदन का ऊन दूसरों को पहनाती हैं भेड़े।

इस शिलालेख से ज्ञात होता है कि कृस्ती बनने पर भी यूरोप में राम नाम रखने की प्रथा कायम है। दुर्ग का भी राम से नाम रखा जाता था। Killanin यह एक ग्रन्थकार का नाम किलेदार अर्थ से पड़ा है।

इंग्लैण्ड में सामर के किनारे Ramsgate नगर है जो स्पष्टतया राम-घाट का ही चिह्नित रूप है। रामदार भी उसका प्रचलित नाम सार्थ है।

आंग्ल भाषा में किले की दीवार के ऊपरी किनारे को rampart कहते हैं जो रामफट या रामपथ का अपभ्रंश है।

ठूसे गारकर दार आदि तोड़ने के लिए जो बड़ी मोटी लकड़ी या खम्भे प्रयोग किए जाते हैं उन्हें रामरोड (Ramrod) इसलिए कहा जाता है कि बानर सेनिकों ने बड़े-बड़े वृक्ष गिराकर उन्हें ठूस-ठूसकर लंका द्वारा तोड़े।

### श्रीकृष्ण भी विश्वदेव रहे हैं

पिछले अध्याय में हमने यह दर्शाया है कृस्तपूर्व समय में रामचन्द्र जी को सारे विश्व के लोग ईश्वरावतार मानते थे। उसी प्रकार श्रीकृष्ण की भी मारे विश्व में मान्यता थी।

आधुनिक युग में जब बड़ी संख्या में लोग इस्लामी या ईसाई वनाए गए हैं, लोगों को ऐसी कल्पना करा दी गई कि राम, कृष्ण, शिव, दुर्गा आदि देवता के बल भारत में या हिन्दु लोगों में ही पूज्य हैं। उस भ्रम को दूर करना आवश्यक है।

कृस्त सन् पूर्व समय में विश्व के सारे लोग जनातन वैदिक आर्य धर्म के ही अनुयायी थे। आजकल की परिभाषा में वैदिक संस्कृत का ही नाम हिन्दु धर्म है। अतः इस अर्थ से कृस्तपूर्व काल में विश्व के सारे लोग हिन्दु ही थे। इसी कारण आजकल हम जिन्हें हिन्दु देवता कहते हैं वे सारे विश्व में पूजे जाते थे। उन्हीं देवताओं के प्राचीन मन्दिर आज क्षेत्रों, मस्जिदों या गिरजाघर कहला रहे हैं।

इसका प्रमाण प्राचीन लेखकों के सत्यों में पाया जाता है, जिनके नाम में स्थेनीज, स्त्रो, हीरोडोटस, जोनेफत आदि हैं। लेखकों के दो नाम भी स्थय वैदिक परम्परा के और संस्कृत भाषा के हैं। मेंस्थेनीज यह मेघस्था नईश का अपभ्रंश है। हीरोडोटस् यह हरिदूतस् नाम का विकृत ग्रीक उच्चार है। हरिदूत यानि भगवान का दूत। पैगम्बर यह इस्लामी शब्द "प्र-ग-अंवर" का अपभ्रंश है। "प्र-ग-अंवर" भी आकाश से पृथ्वी की ओर निकला दूत ही है। प्रगम्बर शब्द का उच्चार पैगम्बर हुआ है।

हीरोडोटस् के ग्रन्थ में लिखा है, "फिनीशिया प्रदेश के टिरा नगर में हरक्युलिस का एक बड़ा प्रसिद्ध मन्दिर है। यह सुनकर मैं वह मन्दिर देखने गया। मैंने वह देवस्थान देखा।" (पृष्ठ १३८, खण्ड १, हीरोडोटस्)।

हीरोडोटस् स्वयं भावुक स्वभाव का हिन्दू उर्फं वैदिकधर्मी था। उस समय मारे ही लोगों में धर्म के प्रति बड़ी अद्वा होती थी। उस काल में सर्वं वैदिक संस्कृति ही प्रसूत थी। दूसरा कोई धर्म था ही नहीं। ग्रीक साहित्य में हेराक्लीज् (Heracles) या हरक्युलिस् (Hercules) यह जो दो नाम आते हैं वे "हरिकुल-ईश" इस संस्कृत शब्द के विकृत या प्राकृत रूप हैं। हरि यह विष्णु भगवान का नाम है। राम और कृष्ण उसी के अवतार हैं। अतः हरि-कुल-ईश यानि हरि के कुल में अवतरित भगवान राम, कृष्ण आदि।

वैदिक संस्कृति में देवताओं के सैकड़ों या हजारों नाम होते हैं। इसी कारण इस्लामी दर्शने लोगों में भी ईश्वर (अल्ला) के ११ नामों की माला जपी जाती है।

कृष्ण का अपभ्रंश भारत में भी कूस्त या कूप्ट होता है। कन्नड़ और बंगाली, भारतीय कृष्ण नाम के व्यक्तित्व को 'कूप्ट' कहकर पुकारते हैं। उसी प्रकार विष्णु को भी विष्टु या विष्टू कहा जाता है। भारत के जमशेदपुर नगर में एक विभाग का नाम विष्णुपुर होते हुए भी वह विष्टुपुर कहलाता है।

यूरोप के ग्रीम देश में 'ईशम् कृष्ण' नाम का कुछ लोग 'जीभस् कूस्त' ऐसा उच्चारण करते थे। जैसे वचन और वचन, योगी और जोगी तथा यजवंत और जसवंत ऐसे विविध उच्चारण लोगों में रुढ़ रहते हैं। उस समय भगवद्गीता को ग्रीम और रोम में कृष्णनीति कहा जाता था। कई लोग विशुद्धकर उसका उच्चार 'कूस्तनीति' करते थे। वही पंथ वैदिक परंपरा से विशुद्धकर कृष्णियानिटी कहलाने लगा। अतः वास्तव में अपने आपको कूस्ती या ईसाई मानने वाले लोग कृष्ण ईश या ईश कृष्ण पंथ के लोग हैं। इस बात का आगे हम और भी विवरण देंगे।

### हालैण्ड में कृष्ण

यूरोप में जो हालैण्ड देश है उसकी राजधानी है अम्स्टरडम्। उस

नगर का सबसे बड़ा होटल कृष्णपोल्सकी कहलाता है। कृष्णपोल्सकी का अर्थ है पोलैण्ड देश का कृष्ण। इससे पता चलता है कि यूरोप के पोलैण्ड, हालैण्ड आदि देशों में ढूँढने से कृष्ण नाम अभी भी कही पाया जाता है।

अम्स्टरडम् यह संस्कृत "अंतर्धाम" शब्द है क्योंकि वह नगर सागर स्तर से नीचे होने से सागर किनारे पर बांध बनाकर जल अन्दर आने से रोकना पड़ता है। आंग्लभाषा में हॉलैण्ड प्रदेश को नीदरलैण्ड (Netherlands) कहते हैं। उसके आरम्भ में यदि A अक्षर लगाकर उस शब्द को पढ़ा जाए तो वह अंतरलैण्ड उर्फं अन्दरलैण्ड, यानि 'सागर स्तर से निम्न भूमि' ऐसा ही होगा। अतः राजधानी "अन्तरधाम" व देश "अन्दरलैण्ड" दोनों ही वैदिक संस्कृत शब्द हैं। इस प्रकार यूरोप का प्राचीन भूगोल सारा संस्कृतमय है।

### स्पेन देश में कृष्ण

स्पेन देश के दक्षिणीतट पर कंडीज नगर है। वहाँ भूमि का एक लम्बा सुकड़ा भाग सागर में गया दीखता है। उसे promontary या समुद्रधुनि कहते हैं। उसे पवित्र भूमि कहा जाता था क्योंकि वहाँ कृष्ण के मन्दिर होते थे। स्ट्रैबो नाम के ग्रीक ग्रन्थकार ने लिखा है कि उस भूमि में Rhadamanthus के बहुत मन्दिर थे। राधामंथस शब्द "राधा-मनस्य-ईश" इस संस्कृत समास का अनाड़ी ग्रीक उच्चार था। राधा-मनस्य-ईश का अर्थ है "राधा के मन में निवास करने वाले भगवान अर्थात् कृष्ण।" (पृष्ठ २५३, खण्ड १, स्ट्रैबो द्वारा लिखित भूगोल)। ग्रीक परम्परा में राधा-मनस्य-ईश के अनेक मन्दिरों का उल्लेख है। भारत में जिस प्रकार राधावल्लभ, राधारमण आदि नाम होते हैं वैसे यूरोप में 'राधा-मनस्य-ईश' हरक्युलिस उर्फं हेरैनिलश यानी हरि-कुल-ईश आदि कृष्ण के नाम रुढ़ थे।

Albert J. Edmunds लिखते हैं, "स्ट्रैबो के अनुसार भारत तक का एशिया स्पष्ट बक्स (Bachhus) को समर्पित था। उसी प्रदेश में हरि-कुल-ईश और बैक्स को पूर्ववर्ती प्रदेशों के स्वामी कहा जाता था। बैबिलोन और मिस्र की संस्कृति के वही उद्गमस्थल थे। ग्रीक और रोमन जनता

के बैंकस् और मित्रस् देवता उसी प्रदेश के थे।" (पृष्ठ ४४ Buddhist and Christian Gospels, The Yukwan Publishing House, Tokyo, 1905)

इस अवतरण से यह जान पड़ता है कि स्ट्रैबो के अनुसार सारे एशिया खण्ड में बैंकस् यानि 'श्यंबकेश उर्फं शिव' की भक्ति होती थी। ग्रीस और रोम में बैंकस् (Bacchus) देवता श्यंबकेश नाम का विकृत रूप था। श्यंबक यानि तीन चक्र वाला (शिव) और मित्रस् सूर्य का नाम था। यह सारे वैदिक देवता होने के कारण महाभारतीय युद्ध के पश्चात् विविध देवताओं के नाम से भिन्न-भिन्न पंथों में सर्वत्र छिन्न-भिन्न रूप में वैदिक संस्कृति ही चल रही थी।

एक प्राचीन ग्रीक लेखक का नाम है Onesicritus जो स्पष्टतया Om Shrikrisnas यादि और श्रीकृष्णस् है। ग्रीक लोग एक दूसरे से मिलने पर "हरि तुते" कहते हैं जो "हरि रक्षतु ते" का ही फटा-टूटा रूप है।

ग्रीस में कृस्तपूर्वकाल में ईशानी पंथ होता था। ईशान् 'शंकर' का नाम है। उसी से उत्तर पूर्व दिशा को ईशान्य कहते हैं। शंकर का निवास-स्थान केलाश-वर्षत वही है। अतः ग्रीस के ईशानी उर्फं Essense लोग शिवपंथी लोग थे। इसी कारण ग्रीस और रोम में शिव की मूर्तियाँ और शंकर की पिण्डियाँ भी बड़ी संख्या में प्राप्त होती रही हैं।

### पोप के वैटिकन में वैदिक साहित्य छिपाया गया

यूरोप खण्ड के दक्षिण में इटली देश है। उसकी राजधानी रोम मूलतः रामनगर है। उस नगर में वैटिकन (Vatican) नाम का प्राचीन कृस्तपूर्व धर्मपीठ है। आजकल वही जो कृस्तिपंथ का सचोच्च धर्मगुरु रहता है उसे पापह उर्फं पोप उर्फं पापा कहते हैं। वह वैटिकन घट्ट 'वाटिका' का अपभ्रंश है। कृस्तपूर्व काल में वह वेद-वाटिका थी। सन् ३१२ के लगभग नए कृस्ती बने सम्माट कॉस्टेटाइन ने अचानक उस वेद वाटिका पर छापा मार कर वही के वैदिक शंकराचार्य का वध करके उस धर्मपीठ पर एक कृस्ती को विठाकर उसे कृस्ती धर्मगुरु घोषित किया। उस समय जो भगदड़ मर्ची उसका बर्जन बन नाने H. Spencer Lewis नाम के व्यक्ति ने लिखा है-

(पृष्ठ ३१, The Secret Doctrines of Jesus, Supreme Grand Lodge of A M O R C, San Jose, California..., सन् १९७२)। वे लिखते हैं, "Unquestionably the holy Roman Church has preserved in its secret archives in Rome or elsewhere many sacred manuscripts. There is considerable evidence to indicate that within its sealed vaults INACCESSIBLE TO ALL BUT A VERY FEW, ARE CERTAIN ORIGINAL DOCUMENTS. Some other rare documents preserved in the Vatican or within the walls of Vatican city are copies of original documents and records which are preserved in archives outside of the control of the holy Roman Church. In other places fortified archives of great antiquity are preserved other documents and records, and in the secret archives of several monastic orders OF A NONSECTARIAN NATURE ARE PRESERVED and open to occasional examination by competent authorities... To believe that the creators of the Holy Roman Church made no exhaustive study of the manuscripts and records in their possession or which they had agents searching for in every land, is to ignore the fact that their own records of their council discussions and debates reveal how carefully they weighed every reference. Year after year, century after century, these debates continued, and the records of them clearly show that the councillors had before them many rare records which they officially proclaimed as either INCOMPETENT, DANGEROUS, secret or contradictory to the principles of Christian theology which they were gradually establishing... The matter of the selection of the manuscripts constituting. The books of the Bible offers an

excellent picture of how these high councils ARBITRARILY choose and rejected authentic and reliable sources of information at their disposal.

उपरोक्त उद्धरण के लेखक स्वयं एक कटूर ईसाई व्यक्ति है। उनका विश्वास है कि यीशु कृस्त ईश्वर अवतार थे और पापा उफं पोप का सच मूल एक पवित्र कृस्त धर्मपीठ है। तथापि उन्होंने ऊपर जो जानकारी दी है वह अनजाने कृस्त धर्म की कृत्रिमता का सारा भण्डाफोड़ कर देती है। ऊपर दिए आगले उद्धरण का हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है—

“ईसाई धर्मपीठने निश्चय ही रोमनगर में या और कहीं बहुत से पवित्र दस्तावेजों के गुप्त भण्डार रखे हैं। विपुल प्रमाणों से पता चलता है कि धर्मपीठ के बन्द तहस्तानों में कुछ मूल दस्तावेज इतनी गुप्तता से रखे हैं कि चन्द व्यक्तियों को छोड़कर अन्य किसी को वे कागजात देखने की नहीं मिलते और अन्य बड़े महत्वपूर्ण कागजात जो वैटिकन् नगर में रखे हुए हैं वे ऐसे कुछ मूल दस्तावेजों की प्रतियाँ हैं जो वैटिकन् धर्मपीठ के नियन्त्रण के बाहर किसी अन्य स्थान पर रख दी गई हैं। कुछ और दस्तावेज बड़े प्राचीन समय से अन्य सुरक्षित स्थानों में रखे हुए हैं। और जो साधु-सन्त किसी विशिष्ट पंथ के नहीं है उनके पोथीखाने में भी कुछ दस्तावेज ऐसी गुप्तता से रखे हुए हैं कि वे क्वचित् किसी विशेष अधिकारी व्यक्ति को ही बताए जाते हैं। ईसाई धर्मपीठ के प्रस्थायकों ने, उनके निजी कब्जे में जो मूल प्राचीन दस्तावेज हैं या जिनका पता लगाने के लिए उनके कार्यकर्ता कई स्थानों पर हो आए, ऐसे दस्तावेजों का, स्वयं अध्ययन न किया हो ऐसा ही ही नहीं सकता। क्योंकि उनके धर्मसंसद और धर्मचर्चाओं की टिप्पणियों में पता लगता है कि वे सारी बातों का कितना ध्यान रखते थे और कितनी सूक्ष्मता से विचार करते थे। संकड़ों साल प्रतिवर्ष उनकी चर्चाएँ चलती रहीं जिनसे पता चलता है कि उन्होंने कई दस्तावेज देख दाये और उनमें में कुछ निकम्मे, कुछ संकटकारी, कुछ गुप्त और कुछ कृस्ती धर्मतत्वों से बसंत ऐसा उनका वर्गीकरण किया। Books of the Bible नामक ग्रन्थों में जो दस्तावेज संकलित किए गए हैं उनसे पता चलता है कि ईसाई पंथ के मूलधारकों ने कितनी अंटशंट और अंधाधुन्ध पढ़ति ने

दस्तावेजों का वर्गीकरण किया।

जिस कृस्ती लेखक H. Spencer Lewis ने ऊपर लिखी जानकारी ही है वह भोले-भाले और भावुक कृस्ती दीखते हैं। यदि ऐसा न होता तो उन्हीं के लिखे उस विवरण से वे जान जाते कि जिसे वे ईसाई धर्म या पंथ ममझते हैं वह एक बड़ा गहरा और विशाल पद्यन्त्र है। यदि मूलमूल ही कृस्त नाम का कोई अवतारी व्यक्ति होता और वह कोई नया धार्मिक पंथ बलाता तो उसके दस्तावेज छुआने की और उनके सम्बन्ध में गुप्तता रखने की आवश्यकता ही नहीं होती। किन्तु पीटर, पाल आदि कुछ दहशतवादियों ने एक कपोलकल्पित ईसा के नाम सत्ता और अधिकार की अभिलाषा ने एक नया पंथ चलाने के कारण सारी हेरा-फेरी करने की आवश्यकता पड़ी। यदि वैटिकन कृस्ती पीठ ऐसे पद्यन्त्र पर आधारित होतो उसे पवित्र, धार्मिक पीठ मानना कहीं तक उचित है? राजनयिक बातों में जिस प्रकार हेरा-फेरी, गुप्तता, उल्टा-सीधा आदि तिकड़म व्यवहार होते रहते हैं वैसे ही यदि किसी धर्मपीठ में होते रहे तो ऐसा धर्मपीठपवित्र नहीं माना जाना चाहिए। वैटिकन् ने कुछ कागजात, धर्मग्रन्थ आदि यदि छूपा रखे हैं, तो हो सकता है कि उन्होंने राम, कृष्ण, शिव आदि वैदिक देवताओं की मूर्तियाँ, शिलालेख, वैदिक साहित्य, रामायण, महाभारत आदि सामग्री भी संकटकारी, गुप्त, निकम्मी आदि कहकर किसी के हाथ न लगे ऐसी गुप्तता से रख दी हो या नष्ट कर दी हो।

ऊपर दिए प्रमाणों से एक बात स्पष्ट है कि कृस्ती धर्म के निर्माण के सम्बन्ध में कई बातें इसलिए गुप्त रखी गई हैं कि यदि जनता को पता लगे कि वह पंथ निर्मूल, निराधार है तो विश्व भर में शक्ति सम्पन्न और चतुरबान कृस्ती पंथ का भट्ठा ही बैठ जाएगा।

सम्राट कॉस्टेंटाइन की रोमन सेना ने यूरोप पर उसी प्रकार कृस्त पंथ उल्लंघन से थोपा जैसे उसके ३०० वर्ष बाद अरबों ने मारकाट से मुसलमान बनने को लोगों को बाध्य किया।

### ईशानी (शिव) पंथ

The Mystical Life of Jesus ग्रन्थ के पृष्ठ २८ पर लेखक

H. Spencer Lewis ने कहा है "Every member of the Essene in Egypt or Palestine, had to be a pure-blooded descendant of the Aryan race".

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है "ईजिप्त या पैलेस्टाइन में ईशान्-पंथी लोग सारे पक्के आयंधंशी ही होते थे।"

आयं नाम का कोई बंश कभी विश्व में था ही नहीं। आयं धर्म है। उसी के वैदिक धर्म, सनातन धर्म और आधुनिक नाम हिन्दु धर्म हैं। किसी भी बंश के व्यक्ति आयंधर्मी हो सकते थे। कृस्तपूर्व काल में तो सारे विश्व में आयंधर्म ही था। अतः Spencer Lewis लेखक ने अनजाने में जो तथ्य प्रकट किया है वह बड़ा मौलिक है। उनके उद्गार का तात्पर्य है कि ईशानी लोग आयंधर्मी यानि वैदिकधर्मी थे। यह सोलह आने सही है है क्योंकि शिव वैदिक देवता होने के कारण ईशानी लोग वैदिक या सनातनी या आयं के अतिरिक्त ही ही क्या सकते थे?

उसी लेखक ने आगे लिखा है "पंथ दीक्षा लेते ही प्रत्येक ईशानी एक एक शुभ्र कौपीन धारण कर पैर में खड़ाऊ पहनता था।" यह और भी पक्का सबूत है कि ईशानी एक वैदिक पंथ ही था।

प्राचीनकाल में आयं, ईशानी, समरीटन् (यानी मनुस्मृति आदि स्मृति ग्रन्थों के अनुसार आचरण करने वाले), स्टोहवस् (यानि स्तविक जो स्तवन करा करते), सद्गियन्स् (यानि साधुजन), रोमन् (यानी रामपंथी), ईजिप्तियन्स् (यानि अजपति राम के देश के), असीरियन्स् (यानि असुर) सीरियन्स् (यानि मुर) बैंदीलोनियन् (यानी बाहुबलिनीय), ग्रीक, ज्यू (ग्रू), अरब, चीनी आदि वैदिकधर्मी यानि हिन्दु ही होते थे। मलेन्शियन्स् (Malencians) नाम के लोगों का भी उल्लेख आता है। ये म्लेच्छ लोग थे।

स्पेन्सर नुइस लेखक ने अपने ग्रन्थ के पृष्ठ ३५ पर लिखा है, "ये जो ईशानी लोग होते थे, वे बात के इतने पक्के थे कि उनके मुँह से निकला कोई भी शब्द पक्का वचन होता था।" यह भी तो वैदिकधर्म का ही लक्षण है। इसका एक बड़ा प्रमाण संस्कृत के "वचन" शब्द में मिलता है। संस्कृत में सारे कथन को भी "वचन" कहते हैं और प्रतिज्ञा को भी "वचन" ही

कहते हैं। 'प्राण जाई पर वचन न जाई' यह प्रत्येक वैदिक धर्मी व्यक्ति के आचरण का पक्का नियम था।

### प्राचीन विश्व में कृष्ण पूजन

H. Spencer Lewis के ग्रन्थ में पृष्ठ १३५ पर मुकुटधारी शिशु का एक चित्र मुद्रित है और उसके नीचे उल्लेख है "Research has revealed that a similar statue of a holy child was exhibited on Christmas Day in many lands before the Christian era." यानि ऐसे एक दैवी बालक की प्रतिमाएँ कृस्तपंथ प्रस्थापित होने के पूर्व कृस्तमास दिन को कई प्रदेशों में प्रतिस्थापित की जाती थीं।

स्पेन्सर नुइस के ग्रन्थ में ऐसे कई बड़े अर्थग्भित वाक्य हैं जिनका मर्म स्वयं उनके ध्यान में नहीं आया। कृस्ती विद्वानों की यही दुर्दशा रही है कि ईसाई पंथ और परम्परा की कृत्रिमता और निराधारिकता के ऐसे कई प्रमाण उनकी दृष्टि पथ में आने पर भी वे उन प्रमाणों का मर्म या रहस्य समझ नहीं पाए। इतनी उनकी मति और बुद्धि कृस्ती पंथ की अंटशंट कल्पनाओं से भ्रष्ट और वधिर हो गई थी कि जो-जो प्रमाण वे स्वयं प्रस्तुत करते हैं उन्हीं का मर्म वे स्वयं आकलन नहीं कर पाते।

अब उनके उपरोक्त वाक्य में ही देखें कितनी महत्वपूर्ण बातें कही गई हैं। एक तो यह कि कृस्ती के पूर्व ही एक दैवी बालक की मूर्ति प्रस्थापित करके उसकी पूजा करने की प्रथा थी। भला वह दैवी बालक कृष्ण के अतिरिक्त और ही ही कौन सकता है? उसी कृष्ण का अपभ्रंश जैसे कृस्त हुआ वेंसे कृष्ण मूर्ति की ही नकल में कृस्त मूर्ति बनाई गई। अतः कृष्ण जन्म की झाँकी और कृस्त जन्म की झाँकी एक जैसी होती है।

दूसरी बात स्पेन्सर नुइस ने यह कही है कि ईसा उफं कृस्ती के पूर्व ही कृस्तमास का त्योहार भी होता था। यदि वह कृस्तमास का त्योहार प्राचीनकाल से ही होता रहता था तो वह स्पष्टतया कृष्णमात का ही त्योहार था। यदि आजकल उस त्योहार को कृस्ती उफं ईसाई लोग ही मनाते हैं तो उसका रहस्य क्या है? वह कृस्ती त्योहार तो है नहीं क्योंकि कृस्त के तथाकथित जन्म के पूर्व भी वह मनाया जाता था। कमंठ कृस्तीजन्म

और कृस्त प्रथा के जानकार भी यह मानते हैं कि तथाकथित कृस्तमास कृस्ती त्योहार नहीं है।

### कृष्णमास का त्योहार

अतः जिसे आजकल कृस्मास या कृस्तमास कहते हैं वह वास्तव में कृष्णमास त्योहार है। यह त्योहार मध्यरात्रि को ठीक बारह बजे धंटिया बजाकर मनाया जाता है। वह पूरी वैदिक प्रथा ही तो है।

यह रात्रि के १२ बजे इसलिए मनाया जाता था कि लम्बी अंधेरी रातें समाप्त होने पर उत्तरायण में दिन धीरे-धीरे बढ़ा होने लगता है। इसलिए उस त्योहार को "बढ़ा दिन" भी कहा जाता है। उस दिन मध्यरात्रि को लम्बी अंधेरी रातों की चरमसीमा मानी जाती थी। उसका नाम कृष्णमास यानि काला महीना या लम्बी अंधेरी रात वाला महीना इसी कारण से पड़ा।

उसे कृष्णमास यानी कृष्णपूजन का महीना कहने का और एक प्रयोजन भगवद्गीता में दिया हुआ है। कृष्ण भगवान् कहते हैं, "मासानां मागंशीर्वैऽहम्" यानी सारे महीनों में मागंशीर्वं मास ईश्वर रूप है। दिसम्बर ही मागंशीर्वं होता है। इस प्रकार दिसम्बर २३-२४-२५ को दक्षिणायन का अन्त और उत्तरायण का आरम्भ दर्शने वाले कृष्ण मास का उत्सव समूचे विश्व में कृस्तपूर्व काल से ही मनाया जाता था।

उस मास में कृष्ण का पूजन रुढ़ होने का एक कारण यह था कि महामारीय युद्ध भी मागंशीर्वं में ही समाप्त हो गया था। शरशंखा पर लेटे भीष्मपितामह इच्छामरण स्वीकारने के लिए उत्तरायण आरम्भ होने की प्रतीक्षा कर रहे थे। कोरव सारे मारे गए थे और पाण्डव सारे उदासीन हो गए थे। ऐसी अवस्था में श्रीकृष्ण ही एकमात्र देवतुल्य व्यक्ति माने गए। युद्ध-समाप्ति का आनन्दोत्सव भी मनाना था। ऐसे अनेक कारणों से महामारीय युद्ध-समाप्ति का वह उत्सव कृष्ण मास के नाम से मध्य-रात्रि के मध्य बड़े हयोंस्तास से मनाने की प्रथा पड़ी। योगायोग से कृष्णजन्म समय और लम्बी रात्रि की चरमसीमा का समय एक ही था। अतः मध्य-रात्रि को (१२ बजे) चण्डानाद से मध्य रात्रि को वह आनन्दोत्सव आज तक मनाया

जाता है। कृस्ती कमंठ लोग, धर्मगुरु और कृस्ती विद्वान सारे ही, कृस्तमास, यह ईसाई त्योहार नहीं होने से उसे मनाना योग्य नहीं, ऐसे चिल्ला-चिल्लाकर कहते रहे हैं, किर भी कृस्तपन्थी जनता ही वह त्योहार बड़ी धूमधाम से और चाव से क्यों मनाती है? इसलिए कि वे मूलतः कृष्णपन्थी लोग होने से मना करने पर भी कृष्णमास का त्योहार मनाना निजी कर्तव्य समझते हैं।

### इसे X'mas क्यों कहते हैं?

कृष्णमास की वैदिक विशिष्टता का ऊपर हमने जिस तरह सर्वांगीण और परिपूर्ण विवेचन प्रस्तुत किया है वैसा कृस्ती लोग कभी दे नहीं पाएंगे।

कृस्ती लोगों से पाठक यह भी पूछें कि कृस्तमास (Christmas) को X'mas ऐसा भी लिखा जाता है, वह क्यों? उसका भी ठीक विवरण वे दे नहीं पाएंगे। आंग्लभाषा में तो फलाना, डिमका आदि अर्थों में X Y Z कहा जाता है। तो पाठक कृस्ती लोगों से यह पूछ सकते हैं कि X'mas को Y'mas या Z'mas क्यों नहीं कहा जाता? इसका सही उत्तर वे इसलिए नहीं दे पाएंगे क्योंकि सारी कृस्ती प्रथा ही उल्टी-सीधी काल्पनिक, निरावार, कृत्रिम कल्पना पर ढाली गई है, अतः पग-पग पर उसमें असंगत बातों की भरमार है।

संस्कृत और वैदिक परम्परा के आधार पर विश्व इतिहास की ऐसी कई गुत्थियाँ झट सुलभ जाती हैं क्योंकि सारे विश्व में लाखों वर्ष तक वैदिक संस्कृत और संस्कृत भाषा ही रही है। उसके आधार पर देखिए जार प्रस्तुत की हुई समस्या को हम किस तरह सुलझाते हैं।

पुराणों में वर्णित वैदिक धर्मियों का जब विश्व साम्राज्य था तब चंत्र, वैशाख, ज्येष्ठ आदि मासों के नाम थे और उन्हें कम के अनुसार आकाश (यानी अम्बर) का पहला भाग, दूसरा भाग आदि दृष्टि से एकाम्बर, द्वितीयाम्बर आदि भी कहा जाता था जैसे आजकल जानेवारी को पहला मास, फेब्रुवारी को द्वितीय मास इत्यादि गिना जाता है। माचं के लगभग वैदिक नववर्ष सारे विश्व में आरम्भ होता था, अतः उसे पहला मास समझकर ही सेप्टेंबर (सप्ताम्बर) सातवाँ मास, ऑक्टोबर (अष्टाम्बर)

आठवाँ मास, नवहेम्बर (नवाम्बर) दसवाँ मास और डिसेम्बर (दशाम्बर) दसवाँ मास कहलाता था।

आजकल हम यदि गोरे यूरोपीय लोगों को पूछें, "भाई सेप्टेम्बर-ऑक्टोबर-नवहेम्बर-डिसेम्बर, नामानुसार तो ७वें, ८वें, ९वें और १०वें मास है किन्तु यूरोपीय क्रम में उन्हें ८वाँ, ९वाँ, १०वाँ और १२वाँ मास माना जाता है। ऐसा क्यों? तो वे उत्तर दे नहीं पाएंगे। क्योंकि अतीत के वैदिक विश्व साम्राज्य के समय का मास-क्रम उन्हें अज्ञात है। ऐसी और देर सारी बातें हैं जो अधिकतर लोगों को अज्ञात रह जाती हैं क्योंकि उनका मूल वैदिक इतिहास में है जो आधुनिक पाठ्य-पुस्तकों में अन्तर्भूत नहीं है।

सन् १७५२ तक इंग्लैण्ड का नववर्ष मार्च २२ को ही आरम्भ होता था। अतः मार्च ही पहला मास होता था। सारे यूरोप में और अन्य देशों में भी यही प्रथा थी। किन्तु एक यूरोप के लोगों ने कुछ सदियों पूर्व जानेवारी को पहला मास किया और सेप्टेम्बर आदि क्रम असंगत हो गया। फिर भी नाम वही रहा पर क्रमसंरूपा बदल गई। अतः इतिहास चिकृत हो गया।

### गणराय ईश का मास

जानेवारी को पहला मास कहने की प्रथा भी एक तरह से वैदिक संस्कृति के दूसरे एक आधार पर की गई। कई प्रदेशों में माघी गणेशोत्सव का भी बड़ा महत्व होता है। मार्च में यदि चैत्र आरम्भ होता हो तो जानेवारी में माघ और फेब्रुवारी में फालगुन पड़ेगा। माघी गणेशोत्सव की प्रथा जैसी अभी भारत में विद्यमान है वैसी कृस्तपूर्व विश्व में होती थी। इसी कारण इस मास की पहचान गणरायईश का मास ऐसी होती थी। उस गणराय-ईश शब्द को श्रीक व रोमन् लोग Jana-rai-is लिखने लगे। अतः उसका स्पेलिंग Januarius होने लगा। जानेवारी January यह उसी का विगड़ा क्रप है। इस प्रकार वर्ष के मासों का मूलक्रम हो या कुछ सदियों पूर्व उनका परिवर्तित क्रप हो, दोनों वैदिक आधार पर ही किए गए हैं। ऐसे ही उदाहरणों से वैदिक संस्कृति की विश्वव्यापकता सिद्ध होती है। गणेश की पूजा सर्वप्रथम होती है अतः वर्ष भी उसी के पूजा मास से आरम्भ होता है।

कि जनपूर्णा के, ऐसा परिवर्तन किया गया।

डिसेम्बर, यह दसवाँ मास होने के कारण उसका दशाम्बर नाम पड़ा। वही आँकड़े में दसवाँ मास X'mas ऐसा लिखा जाता है। क्योंकि रोमन् गिनती में १० का आँकड़ा X था। अतः X'mas यानी दशम मास और डिसेम्बर यानि दशाम्बर का अर्थ भी दसवाँ मास है। तथापि वर्तमान यूरोपीय प्रथा में २५ डिसेम्बर के दिन को या तो X'mas कहते हैं या २५ में ३१ डिसेम्बर के पूरे सप्ताह को X'mas कहते हैं। यह कितना बड़ा प्रमाद है कि नाम है दसवाँ मास और उसे आजकल समझा जाता है एक अकेला दिन या केवल एक सप्ताह।

### X'mas यानी दसवाँ मास

दूसरी एक समस्या यह है कि X'mas को कृस्त उफ़ै ईसा का जन्म-दिन भी मानते हैं। कृस्ती लोग स्वयं कबूल करते हैं कि कृस्त के जन्म का पता ही नहीं है। किन्तु २५ डिसेम्बर तो कृस्त की जन्म तारीख कतई नहीं है।

अतः २५ डिसेम्बर को कृस्त का जन्मदिन मानना ही चूक है। एक और प्रश्न यह उठता है कि यदि २५ डिसेम्बर कृस्त की जन्म-तारीख मान भी ली जाए तब भी उसे X'mas क्यों कहते हैं? X कोई कृस्त का द्योतक चिह्न नहीं है और "मास" का अर्थ जन्मदिन नहीं है। अतः X'mas मास का अर्थ पूरे यूरोप में कृस्त का जन्म-दिन ऐसा जो किया जाता है वह पूर्णतया निराधार है। इस पर सारे विश्व में पढ़ाई जानेवाली बातें कितनी तकनीन और निराधार हैं यह पाठक सोच सकते हैं। इतना अज्ञान, इतनी अविद्या विश्व में इसलिए फैली हुई है कि विश्व को उसका मूल वैदिक इतिहास मुला दिया गया है और कुछ अण्ट-सण्ट, टेढ़ी-मेढ़ी बातों पर ही प्रचलित इतिहास का ढाँचा उलटा-सीधा खड़ा किया गया है।

कृस्तपूर्व काल में जिस देवी शिशु की मूर्ति प्रस्थापित कर उसकी पूजा की जाती थी वह बालक मुकुटधारी बताया जाता था यह भी एक बड़ा प्रमाण है। वैदिक संस्कृति में राम, कृष्ण आदि देवावतार मुकुटधारी बनाए जाते हैं। कृस्त तो कभी मुकुटधारी था ही नहीं। वह तो एक गरीब बड़ई

का शिशु था। उसकी मृत्यु भी इतनी भीषण तरह की हुई कि उसे कूस पर लटकाते समय उसे कौटों की पगड़ी पहनाई गई थी। कृस्त का सारा व्यक्तित्व और जीवनी कपोलकल्पित है। हम उसे सही नहीं मानते। तथापि ईसाइयों ने कृस्त की जीवनी जिस प्रकार बताई है, उसका हमने इस ग्रन्थ में समय-समय पर विश्लेषण किया है।

### कृष्ण और कालिया

Spencer Lewis के ग्रन्थ में पृष्ठ ८२ पर एक नाग का चित्र छपा है और लिखा है कि The serpent was used as a mythical symbol in the early sacred writings of various schools of religion. The serpent was also the emblem of the holy ghost.

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा, "प्राचीन पन्थों के धर्मग्रन्थों में नाग एक गूढ़ चिह्न था। नाग ईश्वर का भी प्रतीक था।"

जपर जो तथ्य कहा है वह सही होने पर भी अनाड़ी ढंग से प्रस्तुत किया गया है, ऐसा कहना पड़ता है। वैदिक संस्कृति में सारे देवस्वरूप व्यक्ति शेषनाग के तीन या पाँच या सात फणों की छाया में प्रसन्नता से बैठे, लेटे या खड़े बताए जाते हैं। वह इस हेतु की विश्व के शक्तिमान् और विषेल-से-विषेले प्राणी किस प्रकार दैवी शक्ति के अधीन होते हैं यह दर्शनि के लिए।

भगवान् विष्णु जब भी प्रकट होते हैं शेषनाग की छाया में होते हैं। वैकुण्ठ में विष्णु भगवान् शेषशश्या पर लेटे दिखाए जाते हैं। शिवजी के गले में भी नाग होता है। गणेश का कमरबन्द नाग का होता है। हिन्दु स्त्रियों सोने के नाग का बाजूबन्द पहनती हैं। पण्डरपुर के विठोबा रघुराई की मूर्तियों के शीयं पर नागफणा होती है। ईजिप्त के फँरोहा सम्राटों के ललाट पर नागमूर्ति होती थी। अतः प्राचीनकाल में नाग को देवस्वरूप या देवचिह्न माना जाता था। Spencer Lewis का कथन भी यही मिथ्या करता है कि प्राचीन विश्व में वैदिक संस्कृति होने के कारण नाग को परमात्मा का चिह्न माना जाता था।

कृष्ण की गेंद यमुना के डोह में चली जाने पर कृष्ण ने नदी में जब

गोता लगाया तो वहाँ कालिया नाग से उसकी झड़प हुई और कृष्ण ने कालिया नाग पर विजय पाई यह वैदिक परम्परा की एक महत्वपूर्ण कथा है।

योग में भी शरीरस्थ कुण्डलिनी शक्ति को सर्वं माना गया है। व्यवहारी जीवन में यह देखा गया है कि जो व्यक्ति लेटा हुआ हो और योगायोग से उसके ऊपर कोई नाग निजी फण की छाया करे, तो वह व्यक्ति भाग्यवान् होता है। मल्हारराव होल्कर भेड़ चराने वाले गरीब देहाती थे। वे बढ़ते-बढ़ते मध्यभारत में मालवा प्रान्त के अधिपति बन गए। शिशु अवस्था में वे भेड़ चराते-चराते एक पेड़ के तले लेटे। उन्हें भपकी आई। उस समय बिल से एक नाग निकला। उसने सोये हुए मल्हारी के सिर के ऊपर फण फैलाकर कुछ क्षण साया की और चुपचाप बगैर उसे कुछ कहे मुँह फेरकर बिल में घुस गया। तत्पश्चात् मल्हारी को पेशवा के राजदरबार में पेशवा के कीमती जूतों की रखवाली करने की नोकरी मिली। वहाँ से फौजों के साथ मुसलमानों के विरुद्ध लड़ाई लड़ने के प्रमाण आते गए। करते-करते वे बड़े सेनानी और प्रदेश अधिपति बन गए।

### कृस्त कृष्ण का ही अपन्नेश है

Spencer Lewis के ग्रन्थ में पृष्ठ १५६ पर उल्लेख है कि "कृस्तस् यह नाम या उपाधि पूर्ववर्ती देशों के अनेक गूढ़ पंथों में देवावतार की शीतक थी। कृस्तस्, यह मूलतः ईजिप्त के एक देवता का नाम था। दूसरा देवता था हरमिस्। उसी को टायर (Tyre) नगर में हिरम् कहते थे। ईजिप्त के लोग जिस अक्षर को "ख" कहते थे उसे ग्रीक छोग "क्ष" लिखा करते। ग्रीक "क्ष" का उच्चार कई बार "क" भी किया जाता था। इसी कारण ईजिप्त में, जिसका उच्चार खेरु किया जाता था, वह ग्रीक भाषा में "कृ" लिखा जाता था। उसी के XP यह अक्षर प्रारम्भिक इकाई प्रथा में बार-बार प्रयोग होते रहे। रोम नगर में भूलभूलैया जैसे अनेक कक्षों में जो कब्रें बनी हैं उन पर मैंने वे XP अक्षर देखे हैं। इसका मूल ऑंगल उद्दरण इस प्रकार है—The word or title Christos had been used in the mystery schools and in the orient for the name and title

of many of the former Avatars. Christos originally came from the name of one of the Egyptian deities. There was old Hermes, whose name has been corrupted or translated into Hirman of Tyre. The Egyptian letter or diphthong 'KH' is a highly aspirated 'H' and by the Greeks is usually transcribed as X and vice-versa. The value of the greek X is usually transcribed as 'ch', the Kharu of the Egyptians would be therefore 'Cheru' or 'CH-R'. These latter letters from the famous 'X' of the early Christians, which I personally saw and traced on several stones of the tombs in the Catacombs of Rome.

ऊपर दिए विवरण से यह स्पष्ट है कि ईजिप्त, ग्रीस आदि देशों में कृष्ण भगवान के मन्दिर होते थे। गुरुकुल संस्कृत शिक्षा समाप्त होने के पश्चात् प्रादेशिक उच्चार भिन्न होते-होते कृष्ण को ईजिप्त वाले खूँण या खूँट कहने लगे और ग्रीस में कृष्णस् के बजाय कूस्टस् उच्चार होने लगा। इसी कारण कृष्णमास का उच्चार कूसमास या कूस्टमास किया जाने लगा। कृष्ण तथा विष्णु को हरि भी कहते हैं। अतः दायर आदि नगरों में हरि मंदिर को हरियम् कहते-कहते उसका उच्चार हरमिस् या हरम् होने लगा। इस्लामी काबा, अलअक्सा आदि तथाकथित मस्जिदों के पवित्र परिसर को "हरम्" कहते हैं। वह इसी कारण कि वहाँ इस्लामपूर्व काल में भगवान कृष्ण या विष्णु की मूर्ति होने से उस परिसर को हरियम् कहते थे। भारत के अमृतसर नगर में जो स्वर्ण मंदिर है उसे आज भी हरमंदिर यानी शिवजी का मंदिर और हरिमंदिर यानी कृष्ण या विष्णु की मूर्ति का मंदिर कहते हैं। इस प्रकार प्राचीनकाल में सारे विश्व के देवालयों में वैदिक देवताओं की मूर्ति होती थी।

### ईजिप्त में कृष्ण मन्दिर

ईजिप्त में भी कृष्ण मन्दिर होते थे। The Celtic Druids नाम का यह है। उसके सेवक हैं Godfrey Higgins। उसमें पृष्ठ १२ पर जो

टिप्पणी है उसमें लिखा है, "In the French war, the British sepoys on their arrival from India at ancient Thebes in Egypt, found their God Krishna and instantly fell to worshiping..."।" यानि फ्रांस से युद्ध के समय ब्रिटिश सेना के जो भारतीय सिपाही ईजिप्त के प्राचीन थीब्ज नगर में लाए गए उन्होंने वहाँ के मन्दिर में कृष्ण की मूर्ति देखी और वे तुरन्त भगवान को प्रणाम आदि करने लगे।

### कृष्ण पुरुषोत्तम

Sinclair Lewis ने, प्राचीन कृस्तपन्थी लोग XP अक्षर लिखा करते हैं, ऐसा कहा है। वह इसलिए कि X यह कृष्ण शब्द का पहला अक्षर या और P यह पुरुषोत्तम शब्द का प्रथम अक्षर है। आजतक के यूरोपीय विद्वानों को वैदिक संस्कृत की ऐसी बारीकियाँ अज्ञात होने के कारण वे XP अक्षरों का प्रयोजन नहीं बता सके। अतः यूरोप में गत एक या दो सहस्र वर्षों से जो पुरातत्त्वीय या ऐतिहासिक संशोधन हुआ है उसका वैदिक विद्वानों द्वारा पुनरावलोकन होना आवश्यक है, क्योंकि यूरोपीय विद्वानों को पर्याप्त ज्ञान न होने के कारण वे कई बातों से योग्य निष्कर्ष नहीं निकाल सके।

कृस्त को ईसाई लोग देवपुत्र इसी कारण कहते हैं कि कृस्त यह कृष्ण का अपभ्रंश है और कृष्ण देवावतार हैं। मानव के रूप में उन्होंने देवकी के गर्भ से जन्म लिया।

### कृस्त्यानिटी कृष्ण पंथ था

'कृस्तनीति' उर्फ़ कृस्त्यानिटी शब्द 'कृष्ण नीति' का अपभ्रंश है। कृष्णनीति भगवद्गीता में कही गई है, अतः कृस्त्यानिटी वस्तुतः कृष्णनीति पंथ है।

### इराक में कृष्ण

सन् १९७६ के बसन्तोत्सव की स्मृति में इराक की इस्लामी सरकार ने जो तीन डाक टिकट छपवाए उनके ऊपर मध्यरपंतधारी मुरलीधर

भगवान कृष्ण के चित्र थे। जोधे एक टिकट पर जेरूसलेम के Dome on the Rock नाम के प्राचीन अष्टकोने मन्दिर का चित्र है। उस मन्दिर को मस्जिद कहा जाता है और उसे किसी अब्दुल मलिक ने बनवाया ऐसा माना जाता है। किन्तु ऐसी अफवाहों पर विश्वास रखना योग्य नहीं। जिस अब्दुल मलिक का स्वयं के निवास का कोई महल नहीं था और न ही जिसने निजी निवास के लिए कोई महल बनवाया, उसे Dome on the Rock मस्जिद ऐरे-गैरे गरीब लोगों की नमाज के लिए बनवाने की क्या आवश्यकता पड़ी? बसन्तोत्सव की स्मृति में कृष्ण का डाक टिकट विशेष अर्थपूर्ण है क्योंकि बसन्तोत्सवों में भगवान कृष्ण की रासलीला होती थी।

दूसरी महत्वपूर्ण बात यह है कि वह इमारत मस्जिद तो ही ही नहीं बहिक एक मन्दिर है। क्योंकि उसका आकार वैदिक अष्टकोना है और उसके गुम्बद के नीचे अन्दर जो rock यानी चट्टान है वह स्वयंभू महादेव ही तो है। वही वहाँ के देवता हैं। भक्तगण उन्हीं की पूजा और परिक्रमा करते हैं।

### जेरूसलेम में शिवमन्दिर

इतना ही नहीं अपितु भावुक लोग उस चट्टान को पवित्र समझकर उसके टूकड़े पूजा के लिए घर ले जाते थे, अतः उस चट्टान को जाली लगाकर बन्द करवा दिया गया है। अब लोग उसकी परिक्रमा जाली के बाहर से करते हैं। परिक्रमा की प्रथा और चट्टान को महादेव समझकर पूजना यह इस्लामी प्रथाएँ कर्तव्य नहीं हैं। तथापि आज तक विद्वान इस धौमदानी में विश्वास करते रहे कि वह इस्लामी इमारत है। प्रचलित इतिहास के अध्ययन तथा लेखन-पढ़ति में यही बड़ा दोष है कि उसमें कही-मुनी बातों पर ही विश्वास किया जाता है। इसमें सर्वाधिक आश्चर्य की बात यह है कि विश्व में जितनी भी विशाल और प्रेक्षणीय इमारतें मुसलमानों की कहें या मस्जिदें कही जाती हैं, उनमें से एक भी उनकी अपनी बनाई हुई नहीं है, मारी दूसरों की कब्जा की हुई हैं।

### संशोधन की आवश्यकता

इराक जैसे इस्लामी देश में डाक टिकटों पर किसी का चेहरा छापना

आश्चर्यजनक घटना है क्योंकि कुरान में किसी जीवित प्राणी के चित्रण का निषेध किया है। और तो और वह चेहरा मुरलीवाले श्रीकृष्ण का होना एक बड़ी विचित्र बात है। इराकी मुसलमान भी क्या करें बेचारे, जब उनकी इस्लामपूर्व परम्परा में श्रीकृष्ण की गहरी स्मृति दृढ़मूल रही है।

यहाँ अधिक खोजबीन की आवश्यकता है। इराक सरकार के डाक विभाग ने जिस चित्रकार से वह टिकट बनवाया उससे पूछना चाहिए कि उसे वह चित्र कहाँ से मिला और ऐसे अन्य कीन-कीन से चित्र और कहाँ-कहाँ उपलब्ध हो सकते हैं?

आज तक इस्लामी और ईसाई भावनाओं के डर से विद्वान ऐसे संशोधन में फ़िक्करते रहे और इस्लामी और ईसाई धौसों पर विश्वास करते रहे। यहाँ यह पहचानने की आवश्यकता है कि ईसाई और इस्लामी पञ्च दोनों जोर-जबरदस्ती से जनता पर थोपे जाने के कारण, उनके मूल सिद्धान्तों या प्रतिपादनों की जांच करने की प्रथा कभी पनपी ही नहीं।

### बगदाद भगवद्नगर है

इराक की राजधानी बगदाद भगवद्नगर का संक्षेप और अपभ्रंश है। वहाँ महाभारतीय युद्ध के समय से श्रीकृष्ण ही प्रमुख देवता रहे हैं। इराक का समीपवर्ती देश सीरिया "सुर" का अपभ्रंश है। कृष्ण "सुर" यानी देव ही थे। अतः कृष्ण के नाम से ही इराक की राजधानी को भगवद्नगर या केवल भगवद् कहते-कहते उसका अपभ्रंश बगदाद हुआ।

### मक्का में कृष्ण

सऊदीअरब के मक्का नगर में काबा का तीर्थक्षेत्र है। सातवीं शताब्दी तक उसमें सेकड़ों (वैदिक) मूर्तियाँ होती थीं। इस्लामी ज्ञानकोष (Encyclopaedia Islamia) में उन मूर्तियों की संख्या ३६० बताई गई है। उनमें शनि, चन्द्रमा आदि की मूर्तियाँ होती थीं। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि काबा मन्दिर में नवग्रहों की पूजा होती थी। उस परिमर को हरम् कहते हैं जो हरियम् का बिगड़ा रूप है—हरियम् यानी हरि का मन्दिर।

## जेहसलेम कृष्णनगर है

जेहसलेम नाम का जो अरबों का नगर है उसका नाम भगवान् कृष्ण से पढ़ा है यह सुनकर सब पाठकों को आश्चर्य होगा। इस उदाहरण से पाठक अनुमान लगा सकते हैं कि आधुनिक युग में विद्वानों की संशोधन कार्य में कितनी असावधानी रही है। किसी ने नामों तक का विश्लेषण नहीं किया। Encyclopaedia Judaica यानि 'यहूदी लोगों का ज्ञानकोष' में जेहसलेम नगर का मूल नाम येरुशालेइम् (Yerusalem) था, ऐसा लिखा है। येरुशालेइम् का उच्चार जेहसलेइम् उफं जेहसलेम है। ऐसा होना स्वाभाविक है क्योंकि योगी का जोगी और यशवन्तसिंह का उच्चारण जसवंतसिंह होता ही है। येरुशालेइम् (Yerusalem) यह यदुईशालयम् का अपभ्रंश है क्योंकि भारतीय वैदिक "ड" का उच्चार पाइचात्य देशों में "र" बन जाता है। जैसे "साड़ी" शब्द को यूरोपीय लोग "सारी" और "बोड़ा" का "घोरा" कहते हैं। अतः यदुईशालयम् (Yeduisalayam) शब्द का उच्चारण वह यरुईशालयम् करने लगे। यरुईशालयम् का अपभ्रंश जरुईशालयम् और जरुईशालयम् का थोड़ा-सा संकोच होकर जेहसलेम् नाम रुद्ध हो गया।

## इस्लाम में कृष्ण

इस्लाम् यानि ईशालयम् यह संस्कृत शब्द है। ईशालयम् का अर्थ है देव का मन्दिर। कावा प्राचीनकाल से अरबों का प्रमुख ईशालयम् यानि देवमन्दिर होने से उस पर मुहम्मद पैगम्बर ने कब्जा करते ही उसी ईशालयम् के स्वामित्व से उस महमदी पन्थ का नाम ईशालयम् उफं इस्लाम हुआ।

इस्लाम में ईश्वर उफं अल्ला का एक नाम "करीम" है जो कर्म का सिद्धान्त कहने वाले कर्मी भगवान् श्रीकृष्ण का विशेषण है।

## सीरिया सुर प्रदेश है

सीरिया आजकल मुसलमान देश बना हुआ है, किन्तु सातवीं शताब्दी से पूर्व वह वैदिक/सुर प्रदेश कहलाता था। संस्कृत "सुर" प्रदेश का ही विगड़ा गीक उच्चारण सीरिया हुआ। श्रीकृष्ण सुर थे। उन्हीं का वह

प्रदेश था अतः द्वारिका राज्य में जब बाढ़ आई और डाकुओं का उपद्रव दूँड़ा तब यदु लोग भारत से निकलकर सुर प्रदेश में जा बसे। वहाँ से वे ईश्वरालय में गए। उसी परिसर में जेहसलेम यानि यदुईशालयम् यह कृष्णनगर है। स्वयं यदु लोगों का यानि ज्यू लोगों का जो छोटा राष्ट्र बना हुआ है उसका नाम Israel भी ईश्वरालय शब्द का अपभ्रंश है। यह कितने आश्चर्य की बात है कि यहूदियों के देश का नाम भी संस्कृत वैदिक प्रथा का ईश्वरालय है और इस्लाम पन्थ का नाम भी वैदिक संस्कृत प्रथा का ईशालयम् है। ईश्वरालय और ईशालयम् दोनों का अर्थ एक ही है। यहूदी और अरब (मुसलमान) दोनों एक ही प्रदेश के निवासी हैं। दोनों के रीति-रिवाज भी एक जैसे हैं, फिर भी दोनों में परस्पर भयानक शत्रुता रहती है। यदि दोनों को उनके वैदिक संस्कृत उद्गम की पहचान हो जाए और दोनों यदि प्राचीन वैदिक नीति नियमों के अनुसार रहने लगे तो दोनों सुख, जान्ति, एकता और भाईचारे से रह सकते हैं।

## राम और कृष्ण की विश्व-कीर्ति और विश्वभक्ति

त्रेता युग में रामावतार होने के पश्चात् जैसे सारे विश्व में राम के मन्दिर स्थापित होकर राम, हनुमान आदि की भक्ति होने लगी उसी प्रकार महाभारतीय युद्ध के पश्चात् सर्वत्र कृष्ण के मन्दिर स्थापित होकर कृष्ण की भक्ति प्रारम्भ हुई। राम और कृष्ण की यह विश्वकीर्ति और विश्वभक्ति प्राचीन विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति का कितना बड़ा प्रमाण है। राम-भक्ति का विश्व प्रसार हम देख ही चुके हैं। अब हम कृष्ण-भक्ति के विद्व प्रसार का सिहावलोकन कर रहे हैं।

यह कितने 'विचित्र योगायोग' की बात है कि मूल वैदिक धारा से विछुड़े इस्लामी और ईसाई पन्थों ने राम मास और कृष्ण मास की प्रथाएं दृढ़ता से चला रखी हैं। मुसलमान लोग रामझान उफं रामदान यानि रामध्यान के महीने को महत्व देते हैं तो उधर ईसाई लोग कृष्णमास उफं कृसमास के महीने को महत्व देते हैं।

## रशिया में कृष्ण

रशिया देश के पूर्ववर्ती शिविरीय उफं सायबेरिया प्रदेश में एक शहर

२६२

का नाम कृष्णोयारक (Krsnoyarak) है। यूरोप का एक अन्य देश पोलैंण्ड है। उसमें कृष्णपोल्स्की यानि ‘पोलैंड का कृष्ण’ यह कई व्यक्तियों का नाम होता है। पोलैंण्ड की भाषा में “देखो” कहना हो तो “पपश्य” कहते हैं जबकि संस्कृत में केवल “पद्य” कहा जाता है।

### जापान में कृष्ण

जापान में सरस्वती, गणेश, कृष्ण आदि वैदिक देवताओं के हजारों मन्दिर हैं। जापानी डाक-विभाग द्वारा भी मुरलीधर कृष्ण का टिकट उतने ही अद्भुत से प्रकाशित हुआ है जितने अद्भुत से इराक ने किया है।

### ग्रीस में कृष्ण

ग्रीस प्रदेश के कारिन्थ नगर के म्यूजियम् में दीवार पर चित्रित किया हुआ भव्य कृष्णचित्र प्रदर्शित है। उसके नीचे अज्ञानी यूरोपीय पुरातत्वविदों ने केवल “एक देहाती दृश्य” ऐसा वर्णन लिख छोड़ा है जबकि वह स्पष्टतया भगवान कृष्ण का ही चित्र है। क्योंकि उसमें एक वृक्ष की छाया में एक पेर के आगे दूसरा पेर धरे हुए कृष्ण मुँह से अड़ी बाँसुरी बजाते हुए घेनु चरा रहे हैं। अतः यूरोपीय पुरातत्वविदों के निष्कर्षों पर या निर्णयों पर विश्वास करना बड़ी भूल होगी। ग्रीस के नरेशों के सिवकों पर कृस्त-पूर्व दूसरी शताब्दी तक कृष्ण-बलराम की प्रतिमाएँ खुदी होती थीं। कृष्ण की मूर्तियाँ यूरोप, अफ्रीका इत्यादि कई देशों के मन्दिरों में होती थीं और उन्हें रथमन्धस, हेराकलीज, हर्कुलीज, हिरम, हर्मिस, कृष्ण, कृष्ट, ईशास् आदि संस्कृत के अपभ्रंश उच्चारों से उल्लिखित करते थे। इन सारे प्रमाणों से पता चलता है कि बायबल और कुरान का प्रचार किए जाने के पहले सारे विश्व में भगवद्गीता, वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थ देख जाते थे।

### ज्यू लोगों के भगवान कृष्ण

यहूदी लोगों को Judaists, Xionists और Jews भी कहा जाता है। यहूदी के लोग हैं। यहु का अपनेंग ही यहूदी और युद्धेई हुआ है। देवनिभ्यम् शब्द बिश्वकर Xionism हुआ है। ज्यू लोगों का ईसवी मन् ११०६ में ५०८८वां वर्ष चल रहा था। उन्हें द्वारिका राज्य से, भगवान्

कृष्ण से बिछड़े हुए उतने वर्ष बीत चुके थे। उनके संवत् को Passover वर्ष कहते हैं। Passover का अर्थ है देश छोड़कर निकल जाना। वे जब द्वारिका से बिछड़े तब से उन्होंने निजी संवत् गणना आरम्भ की। अतः महाभारतीय युद्ध हुए लगभग ५७४७ वर्ष बीत गए, ऐसा हम मानते हैं।

उनकी बोलचाल में कृष्ण नाम नहीं आता और न ही उनके मन्दिरों में कृष्ण की मूर्ति होती है तथापि कृष्ण ही उनके भगवान् थे यह स्पष्ट करने वाले कई प्रमाण उपलब्ध हैं। ‘The chosen People’ नाम के ग्रन्थ के पृष्ठ १० पर लेखक John M. Allegro (Granada Publishing Ltd., Park Street, St. Albans, Herts. 1973) लिखते हैं, “The corpus of Hebrew moral and religious legislation, set in a framework of ancient mythology, was endowed with a mystic aura of sanctity. It was the very word of God, almost God himself together with the Temple as the seat of the god and fount of all interpretative inspirative inspiration. It formed the focus of worship and the directive power of post-exile Judaism.”

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है—

“हम्म नै तिक और धार्मिक नियम प्राचीन पौराणिक चौखट में विठाए गए हैं। उनकी एक गूढ़ पवित्रता होती है। वह प्रत्यक्ष परमात्मा के केवल आदेश ही नहीं अपितु प्रत्यक्ष परमात्मा और उसकी प्रतिष्ठापना जहाँ होती थी, ऐसे मन्दिरों से ही उन आदेशों के अर्थ समझने की प्रेरणा मिलती थी। देश छोड़कर निकले हुए यहूदियों का वही श्रद्धाकेन्द्र और आदेश बोत होता था।”

ऊपर दिए उद्धरण से यह प्रतीत होता है कि भारत में जैसे कृष्ण मन्दिरों से और वहाँ चलने वाले भगवद्गीता और महाभारत के प्रवचनों में लोग प्रेरणा लेते हैं, वैसी ही यहूदी लोगों की प्रथा थी। वे अपने-आपको The Chosen People of God यानि ईश्वर के चुने हुए अपने लाडले कहलाते हैं। उनकी यह कहावत भी सारगर्भित है क्योंकि वे भगवान् कृष्ण के यहु लोग हैं। उनके एक देवतुल्य व्यक्ति को वे Moses कहते हैं। वास्तव

में वह महेश (महा + ईश) यानी 'अष्टदेव' अर्थ का शब्द है। कृष्ण उनके स्वामी, प्रभु या नेता थे। महेश का वही अर्थ है। और Moses के जन्म स्त्री कथा जो यहाँ लोग कहते हैं, वह कृष्ण जन्मकथा की ही नकल है।

जेरूसलेम् नगर में इस इमारत को मुसलमान अल्अक्सा मसजिद् कहते हैं वह इस्लामपूर्व काल में 'अक्षयदेव कृष्ण का मन्दिर' था। उस तथाकथित मसजिद् के परिसर को भी हरियम् इसलिए कहते हैं कि वह हरि यानि भगवान् कृष्ण का मन्दिर था।

**Dome on the Rock** वैदिक मन्दिर में विपुल सम्पत्ति होती थी। इसकी वैदिक प्रथा के अनुसार प्रत्येक व्यक्ति सादा जीवन विताते हुए मारी सम्पत्ति, मूल्यवान् वस्तुएँ आदि मन्दिर को ही अपंण करता था। उसी सम्पत्ति से सारे देश के सेवाकार्य, शिक्षा आदि निभाए जाते थे। यहाँ लोगों के वैदिक मन्दिरों में जतन किया हुआ धन आक्रामक शत्रु किम प्रकार लूटते थे इसका उदाहरण The Chosen People ग्रन्थ के पृष्ठ २० पर लेखक अंलेग्रो ने इस प्रकार दिया है—“When returning from a successful invasion of Egypt, Antiochus replenished his failing coffers enroute by looting the Jerusalem temple to the extent even of stripping the gold leaf from its facade.” यानी ईजिप्ट पर विजय पाकर लौटते हुए अंटिओक्स का उत्तराना खाली हो गया था। अतएव उसने मार्ग के जेरूसलेम् के मन्दिर की सम्पत्ति इसी लूटी कि बाहर की दीवारों पर लगा सोने का पत्तर भी उतरवा लिया। अमृतसर के स्वर्ण मन्दिर से पता चलेगा कि मन्दिर, दीवारें, गुम्बज आदि सोने या चौदों के बख्त से चमकाना वैदिक, हिंदू प्रथा ही रही है।

उमी ग्रन्थ के पृष्ठ २६ पर लेखक अंलेग्रो ने लिखा है कि, “The names of the patriarchal heroes, as that of god himself are non-semitic? and go back to the earliest known civilisation in the near east, indeed of the world.” इसका अर्थ है कि “यहाँदियों के प्रकाश पूर्वज तथा उनके भगवान के नाम सेमेटिक परम्परा के नहीं हैं। वे तो किसी प्राचीनतम पौराणिय ही नहीं अपितु प्राचीनतम

ज्ञानातिक परम्परा के हैं।”

अंलेग्रो ने वही महत्वपूर्ण बात कही है कि यहाँ लोगों के आदरणीय और प्रातःस्मरणीय पूर्वज तथा उनके परमात्मा सेमेटिक यानी ब्रह्मी प्रदेश के नहीं थे, अपितु वे प्राचीनतम (वैदिक) परम्परा के थे।

इस प्रकार भगवान् कृष्ण सारी मानव-जाति के भगवान् रहे हैं। पुरातत्त्वविदों को इस बात का अज्ञान होने के कारण उन्होंने यूरोप में पाए गए वैदिक सम्भ्यता के प्रमाणों को या तो नष्ट किया, दबा डाला, छुपा रखा अथवा उनका अर्थ विकृत कर छोड़ा।

### प्राचीन विश्व में भगवद्गीता

प्राचीनकाल में वैदेक संस्कृति सर्वंत्र होने के कारण वेदोपनिषद्, १८ पुराण, रामायण, महाभारत आदि सारा वैदिक साहित्य पूरी मानवजाति में प्रचलित था। वेद, रामायण आदि पढ़े जाते थे। इसके सम्बन्ध में हमने इस ग्रन्थ में अन्यत्र समय-समय पर कुछ प्रमाण दिए हैं। यहाँ हम भगवद्गीता भी यूरोप में पढ़ी जाती थी इसका प्रमाण दे रहे हैं। इस सम्बन्ध में यह उद्धरण पढ़ें।

“According to Hippolytus, Basilides Taught this (Haer, VII, 14 Edinburgh translation) that “the Gospel came (says Basilides) first form the Sonship through the son that was seated beside the Archon, to the Archon, and the Archon learned that he was not God of the Universe but was begotten. But he was above himself, the deposited treasure of that ineffable and unnamable non-existent one, and of that sonship he was both converted and filled with terror, when he was brought to understand in what ignorance (he) was involved. This, he says, is what has been declared, the fear of the Lord is the beginning of wisdom. For being orally instructed by Christ (i. e. Chrish) who was seated near, he began to acquire wisdom (in as much as he thereby) learns -

266  
who is the non-existent one, what the sonship (is) and what the holy spirit (is), what the apparatus of the universe (is), and what is likely to be the consummation of things. This is the wisdom spoken in a mystery, concerning which (says Basilides) scripture uses the following expression. Not in words Taught of Human wisdom, but in (Those) Taught of the spirit, The Archon than being orally instructed, and taught, and being (thereby) filled with fear, proceeded to make confession concerning the sin which he had committed in magnifying himself. This he says, is what he declared: 'I have recognised my sin, and I know my Transgression, and about this I shall confess for ever.'

ऊपर दिया उद्धरण पृष्ठ ४० से ४७ Buddhist and Christian Doctrines, लेखक Albert J. Edmunds, The Yukwan Publishing House, Tokyo, १९०५ पुस्तक से लिया है। इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—

"बैसिलिडस् के अनुसार परमेश्वर का उपदेश देवावतार देवपुत्र ने अर्जुन के पास बैठकर (अर्जुन) को दिया। उससे अर्जुन को विदित हुआ कि वह (पास बैठा हुआ व्यक्ति) प्रत्यक्ष परमेश्वर नहीं किन्तु परमात्मा का मानवावतार है। तथापि वह उस अक्षय, अच्युत, अजन्मा, अनामिक परमात्मा का बंश था। यह ज्ञान होते ही अर्जुन (उस देवावतार से) बड़ा भयभीत होकर उसकी शरण गया और उस उपदेश के पूर्व वह अज्ञान के कितने गहरे गते में ढूँढ़ा था इसका उसे पता चला। ईश्वरीय अधिकार और सामन का अनुभव होना ही (एक तरह से) ज्ञान का आरम्भ है। पास बैठे हुए देवावतार से (अर्जुन ने) सुना और जाना कि अजन्मा, अद्वय, परमात्मा का वास्तविक रूप क्या होता है? अवतारी व्यक्ति के लक्षण क्या होते हैं? यह विद्वयन्त्र कैसे चलता है? और (चराचर) मृष्टि का त्राग क्या होना है? यह सारा अद्भुत ज्ञान (कृष्ण ने अर्जुन को) सुनाया। भगवद्गीता यून्द में कहा है कि वह कोई मानवीय ज्ञान नहीं था

अपितु देवीज्ञान था। इस प्रकार उपदेश किए जाने पर वह भयभीत होकर कृष्ण की शरण गया और उसने कृष्ण से प्रार्थना की कि "हे भगवन् मैं अपने-आपको वृथा ही बड़ा कर्ता-घर्ता समझता रहा। अब मुझे पता चला कि परमात्मा ही इस विश्व की सारी यन्त्रणा चलाता है..."।

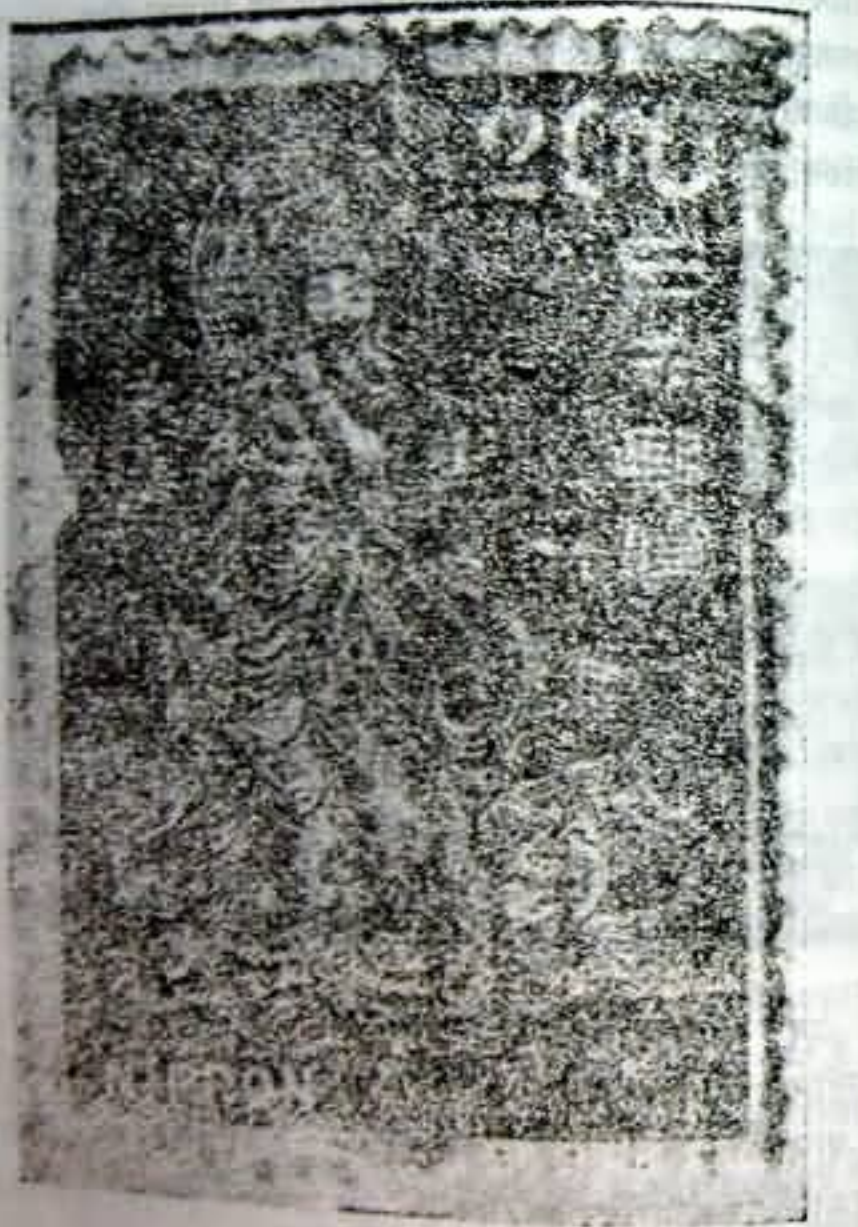
गीता से परिचित व्यक्ति एकदम पहचान जाएंगे कि ऊपर दिया उद्धरण कृष्णार्जुन सम्बाद सम्बन्धी ही है। यह कितना ठोस प्रमाण है कि कृष्टपूर्व काल में श्रीस में (और सारे यूरोप में) गीता धर्मग्रन्थ के रूप में पढ़ी जाती थी और इसी कारण ईसाई परिभाषा और परम्परा सारी वैदिक, संस्कृत उद्दगम की है।



ऊपर चार इराकी टिकटों के चित्र दिए हैं। वे सन् १९७६ में भोसल वसन्तोत्सव के अवसर पर प्रकाशित किए गए थे। उनमें तीन पर मुरली-धर वालकृष्ण के चित्र हैं। चौथे टिकट पर जेहसलेम नगर के प्राचीन अष्टकोने वैदिक मन्दिर का चित्र है। उसे आजकल मुसलमानों के कब्जे के कारण मस्जिद कहा जाता है।

यह एक प्रत्यक्ष प्रमाण है कि इस्लामी समझे जाने वाले प्रदेशों में भी वैदिक संस्कृति कितनी दृढ़मूल है। इराक की प्राचीन परम्परा की गहराई

में अभी तक भगवान् कृष्ण की स्मृति अनजाने टिकी हुई है। यदि ऐसा न होता तो डाक कार्यालय के चित्रकार ने सिर पर मोरपंख लगाए, आहो बीसुरी बजाने वाले कृष्ण का चित्र न निकाला होता। विशेषतः तब जब किसी जीव की प्रतिमा इस्लामी प्रथा में वर्जित है। उस चित्रकार के संग्रह में वैदिक परम्परा के ऐसे और भी दैवी चित्र अवश्य होंगे, विद्वानों को शोध करने की जावशक्ता है।



जापानी डाक टिकट का यह एक बड़ा चित्र है। इसमें भगवान् कृष्ण मुख्यतः बजाते दिखाए गए हैं।

बसन्तोत्सव के प्रसंग से कृष्ण का मम्बन्ध जोड़ा जाना भी महत्व का प्रमाण है। क्योंकि भगवान् कृष्ण की रासलीला सर्वज्ञात है।

इराक की राजधानी बगदाद भी भगवद्नगर का अपञ्चंश संक्षिप्त है। 'वहाँ की बसों में भी ऐसे बड़े चित्र लगे होते हैं,' ऐसा वहाँ के एक भारतीय निवासी ने बताया।

गत दो सहस्र वर्षों से ही जापान बौद्धधर्मी देश माना गया है, किन्तु उसके पूर्व चीन, जापान आदि सारे पूर्ववर्ती देश वैदिक धर्म का ही पालन करते थे। अतः जापान में गणेश, सरस्वती, राम आदि वैदिक देवताओं के हजारों मन्दिर आज भी हैं। मुरलीधर भगवान् की अनेक कथाएँ अनेक देशों में प्रचलित हैं, उनमें से कृष्ण नाम अनवधानी से लुप्त हो गया है।

शोध करने पर तारे देशों के प्राचीन साहित्य में और दन्तकथाओं में भगवद्गीता, कृष्ण चरित्र, महाभारत, रामायण, हनुमान की कथाएँ, वेदोपनिषद् आदि के अस्तित्व के प्रमाण अवश्य मिलेंगे। अभाव केवल संशोधन का है। इस्लामी, ईमाई, यहूदी या कम्युनिस्ट विचारधारा से प्रभावित व्यक्ति निजी संकुचित दृष्टि त्यागकर यदि कृस्तपूर्व काल के इतिहास का निष्पक्षता से अध्ययन करें तो उन्हें अवश्य वह सारा दबाया गया इतिहास प्राप्त होगा।



जपर का चित्र ग्रीस देश के कॉरिंथ नगर के म्यूजियम में प्रदर्शित है।

कार्तिक नगर अवेन्स से ६० किलोमीटर दूर है। प्राचीनकाल से कार्तिक कृष्णभक्ति का केन्द्र रहा है। यह भव्य भित्तिचित्र उसी नगर के एक मन्दिर से प्राप्त हुआ था। एक बृक्ष के नीचे खड़े धेनु चराते और मुरली बजाते कृष्ण इसचित्र में प्रदर्शित है। तथापि यूरोपीय विद्वानों की यूरोप की लुप्त-गुप्त कृष्ण परम्परा और वैदिक अतीत के प्रति इतनी अनवधानी है कि वे ऊपर दिए चित्र में कृष्ण को पहचान ही नहीं पाते। उन्होंने उस चित्र के नीचे वर्णन लिखा है A Pastoral Scene यानी “एक देहाती दृश्य”।

यूरोपीय विद्वानों के अज्ञान की यह परिसीमा है। इस ग्रन्थ में हमने स्थान-स्थान पर यह बतला दिया है कि यूरोप में रामायण, कृष्ण परम्परा, भगवद्गीता आदि के अस्तित्व के भरपूर प्रमाण उपलब्ध होते हुए भी कृस्ती विद्वानों को वे प्रमाण दिखाई नहीं देते। कृस्ती परम्परा के अभियान ने उन्हें अन्धा बना दिया है और उनकी बुद्धि की ग्रहणशक्ति भी नाकाम बना दी है। अतः भारतीय विद्वानों द्वारा यूरोप, अफ्रीका आदि देशों का कृस्तपूर्व सम्भवता के संशोधन की बागडोर निजी हाथों में लेकर आज तक पाई गई सामग्री का पुनरावलोकन करना आवश्यक है, क्योंकि यूरोपीय विद्वानों द्वारा किया हुआ मूल्यांकन और निकाले हुए निष्कर्ष विश्वसनीय नहीं हैं।

ग्रीस में ईशस् कृष्ण यह नाम प्रचलित था। उसका ही जीभस् कृस्त ऐसा विहृत उच्चारण करके कृष्ण परम्परा की सारी सामग्री जीभस् कृस्त नाम से जोड़ दी गई है। इस विशाल हेरा-फेरी और घड़्यन्त्र का भण्डाफोड़ करना आवश्यक है।

नई दिल्ली नगर में सन् १९६७ में फरवरी १७ से २० तक साहित्य अकादमी ने महाभारत ग्रन्थ सम्बन्धी एक अन्तर्राष्ट्रीय सम्मेलन बुलाया था। उस समय मंगोलिया, कम्पूचिया, इण्डोनेशिया, स्थाम, चीन, जापान आदि देशों में महाभारत से सम्बन्धित जो चित्र, पोथियाँ व अन्य साहित्य प्राप्त हैं उसकी एक छोटी प्रदर्शनी भी लगाई गई थी।

इण्डोनेशिया के बायांग नाट्य द्वारा महाभारत के कई प्रसंग या कथाएँ रंगमंच पर बताई जाती हैं। कई रंगीन चित्रों में भी महाभारत के प्रसंग दर्शाएँ जाते हैं। कृष्ण भगवान् अर्जुन को गीतोपदेश करते हुए बाली

द्वीप की चित्रकला में प्रदर्शित थे। वैसे ही चित्र द्रोपदी, कुन्ती, घटोत्कच, भीष्म, अभिमन्यु आदि के भी थे। वे सन् १६१६ में सुलरदी नाम के चित्रकार ने मंकुनगर दरबार की आज्ञा से बनाए थे।

कम्बोडिया के प्राचीन अंकोरवट राजधानी के राजप्रांगण के विशाल महलों पर कौरव-पाण्डव युद्ध का जो १५० फुट लम्बा भित्तिचित्र खुदा हुआ है उसका भी फोटो प्रदर्शित था। मंगोलीय, चीनी, जापानी और जावा के प्राचीन साहित्य में पाए गए महाभारतीय उल्लेख भी प्रदर्शित थे।

ऐसी अन्तर्राष्ट्रीय गोष्ठी में एक बड़ा न्यून यह रहा है कि वहाँ अधिक-तर यूरोपीय लेखकों या विद्वानों द्वारा प्रकट की हुई सामग्री ही शोध की परिसीमा मानी जाती है। ग्रीस और अन्य यूरोपीय देशों में भी कृष्ण, बलराम, अर्जुन आदि के चित्र, मूर्तियाँ आदि प्राप्त हुई हैं, किन्तु वह सारी सामग्री दबाई, छिपाई गई है या उसे कृस्ती पन्थ की सामग्री समझकर टाल दिया है। फ्रेंच भाषा में Georges Dumozil द्वारा लिखित Mythes et Epopée नाम का तीन खण्डों का ग्रन्थ है जिसमें महाभारत की चर्चा है और उन कथाओं को भारतीय तथा यूरोपीय विरासत कहा गया है। उस नई दिल्ली बाली गोष्ठी में सारे विद्वान वक्ता यही मानकर चलते रहे हैं कि वेदोपनिषद्, रामायण, महाभारत वाली संस्कृति कभी परिचमी देशों में गई ही नहीं। हम नहीं जानते कि जो वैदिक संस्कृति मद्रास के पूर्ववर्ती देशों में २००० मील का समुद्र पार कर फैली, क्या उस संस्कृति को भारत की बायव्य दिशा से जहाँ भू-मार्ग से रूस के पूर्वी किनारे से यूरोप और अफ्रीका के कोने-कोने तक पहुँचा जा सकता है वहाँ पहुँचने में कोई भय लगा या प्रतिबंध था या कोई बाधा आई? आज तक इतिहासकारों ने ऐसी बातों का विचार ही नहीं किया। यूरोपीय विद्वानों के बहकावे में आकर विश्व के विद्वान यह समझे बैठे हैं कि गेंवार वैदिक संस्कृति को “शानदार” यूरोप में कभी प्रवेश ही नहीं मिला।

## यहूदी लोगों की वैदिक परम्परा

१९३३ से जर्मनी के शासक हिटलर ने यहूदी लोगों की निर्भम हत्या करना आरम्भ किया। उसका यह सिद्धान्त था कि जर्मनी के मूल निवासी आयंवंश के अधेष्ठ मानव हैं और जर्मनी में रहने वाले यहूदी लोग कोई हीन जाति के पराए लोग होने के कारण उनका अन्त करना उसका परम कर्तव्य था। इस दुराग्रही, निराधार सिद्धान्त से प्रेरित होकर हिटलर ने लगभग ७० लाख यहूदी लोगों का अन्त बिन्या। गलत इतिहास पढ़ा हुआ व्यक्ति कितना भयंकर जातंक मचा सकता है इसका यह एक मोटा उदाहरण है।

हम इस ग्रन्थ में कई बार विविध विषयों के सन्दर्भ में कह चुके हैं कि आयं नाम की कोई जांति या वंश नहीं। आयं तो धर्म है। किसी भी वंश का व्यक्ति उसे अपना सकता है। सनातन वैदिक धर्म को ही आयं धर्म कहा जाता है। भगवान कृष्ण उसी आयंधर्म के अनुयायी थे। भगवद्गीता में उन्होंने उसी धर्म का प्रबचन किया है। यहूदी लोग भगवान कृष्ण के यदु लोग थे। उनके नेता भगवान कृष्ण जब स्वयं आयं धर्म के जाने-माने प्रवक्ता थे तो अन्य यहूदी लोग अनायं कैसे हो सकते हैं? अतः ज्यू लोगों को अनायं कहकर उनकी हत्या करने में हिटलर ने बड़ा अत्याचार और अनाचार किया।

यहूदी पंथ को Judaism कहा जाता है। वह Yeduism का अपभ्रंश है। सौराष्ट्र यह यदु लोगों का प्रदेश था। श्रीकृष्ण की द्वारिका उसी प्रदेश में है। वहाँ के शासक जाडेजा कहलाते हैं। जाडेजा यह "यदु-ज" शब्द का वैसा ही अपभ्रंश है जैसे Judaism है। जाडेजा और Judaism दोनों का

प्रैर्थ है यदु उक्त जदुकुलवंशी।

उसी पंथ का दूसरा नाम है Xionism। उसका उच्चार है "जायो-निजम्" जो "देवनिजम्" का अपभ्रंश है। भगवान कृष्ण देव ये अतः उनका यदुपंथ देवपंथ कहलाने लगा। दया ध का अन्य देशों में "ज" उच्चार होने लगा। जैसे द्यान बौद्धपंथ का उच्चार चीन-जापान में "जेन्" बौद्ध पंथ किया जाता है, उसी प्रकार "देवनिजम्" का उच्चार जायोनिजम् हुआ।

यहूदी परम्परा के प्रथम नेता अब्रह्म माने गए हैं। यह "ब्रह्म" शब्द का अपभ्रंश है। उनके दूसरे नेता "मोजेस्" कहलाते हैं, जो महेश शब्द का विकृत उच्चार है। मोझेस् की जन्मकथा कृष्ण की जन्मकथा से मेल खाती है, अतः वह महा-ईश भगवान कृष्ण ही हैं, इसके सम्बन्ध में किसी को शंका नहीं रहनी चाहिए।

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् द्वारिका प्रदेश में शासकों के अभाव से लूटपाट, दंगे आदि आरम्भ हुए। धरती कम्प आदि से सागर तटवर्ती प्रदेश जलमग्न होने लगा। अतः यादव लोग टोलियाँ बनाकर अन्यत्र जा बसने के लिए निकल पड़े। कुल २२ टोलियों में वे निकले। उनमें से १० टोलियाँ उत्तर की ओर कश्मीर की दिशा में चल पड़ीं और कश्मीर, रूस आदि प्रदेशों में जा बसीं। अन्य १२ टोलियाँ इराक, सीरिया, पॉलेस्टाईन, जेहसलेम, ईजिप्त, ग्रीस आदि देशों में जा बसीं। मध्य एशिया के १२ देशों में यदुवंशियों की वही १२ टोलियाँ हैं। वही यहूदियों की १२ टोलियाँ कहलाती हैं।

भगवान कृष्ण के अवतार ममाप्ति के पश्चात् यहूदी लोगों को जब कठिन और भीषण अवस्था में द्वारिका प्रदेश त्यागना पड़ा तभी से यहूदी लोगों ने मातृभूमि से बिछड़ने के दिन गिनने शुरू किए। उसी को यहूदियों का passover घक कहा जाता है। उसका अर्थ है मातृभूमि त्यागने के समय से आरम्भ की गई कालगणना। सन् १६५६ में यहूदी लोगों का ५३४७वाँ वर्ष चल रहा था।

यह एक विचित्र योगायोग है कि कृष्ण की मूर्ति का, भगवद्गीता का और वैदिक धर्म का तिरस्कार करने वाले मुसलमान लोग भी यहूदियों को बैसे ही शत्रु मानते हैं जैसे वे भारत के हिन्दुओं को मानते हैं।

यहूदियों का सॉलोमन् नामक राजा था। सॉलोमन् यह शालमानव इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। वनों में जो बड़े ऊँचे और पुष्ट बृक्ष होते हैं उनका शाल-बृक्ष नाम है। कालिदास ने दुष्यन्त को शालबृक्ष की उपमा दी थी, क्योंकि शालबृक्ष जैसी दुष्यन्त की शरीरयष्टि ऊँची और पुष्ट थी। इस्लामी नाम सुलेमान और यहूदी नाम सॉलोमन् उसी संस्कृत शालमानव शब्द के अपभ्रंश हैं।

उस यहूदी सॉलोमन् राजा के प्रासाद की विपुल शोभा-सामग्री भारत से ही प्राप्त की गई थी। इस सम्बन्ध में Edward Pocock ने India in Greece नाम के अपने ग्रन्थ में पृष्ठ २२१ पर लिखा है, "That India is the point whence came the gold; and the luxurious appliances of Solomon's court is clear; both the length of the voyage, and the nature of the commercial ports, and the original land of the Phoenicians, establish the fact, that it was a coasting voyage of Three years." अर्थात् "हॉलिमन् के प्रासाद में दृष्टिगोचर होने वाला सुवर्ण और अन्य मूल्यवान सामग्री भारत से ही लाई गई थी। वे बस्तुएं, उन्हें लाने के लिए किया गया दीर्घ-प्रवास, कणि उर्फ़ फिनीशियन् लोगों का निवास स्थान और साथर के किनारे किया हुआ तीन बर्षों का प्रवास आदि तफसील ध्यान में रखते हुए वह सारी कीमती सामग्री अवश्यमेव भारत से आई होगी।"

उसी ग्रन्थ में पृष्ठ २२४ पर पोकाँक लिखते हैं "When Judah did evil in the sight of the lord and built them high places and images, and groves on every high hill, and under every tree, the object was Bal and the pillar was his symbol. It was on this alter they burnt incense and sacrificed the calf on the 15th day of the month. The sacred Amavas of the Hindus, The calf of Israel is the bull of Balesar or Iswar !!

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है—

"यदु लोगों से यदि कोई पाप होता तो वे पहाड़ के ऊपर कुंजबनों में या बृक्ष के तंत्र मन्दिर बनाते और उसमें बाल (कृष्ण) की मूर्ति-स्थापन

कर देते। मन्दिर के आगे (गहड़) स्तम्भ होता था। मन्दिर की बेटी पर धूप जलाते थे और प्रति अमावस्या को एक बछड़े की बलि देते थे।"

कृस्ती धर्मग्रन्थ बायबल में भी यहूदी लोगों के भगवान का नाम "बाल" उल्लिखित है जो स्पष्टतया बालकृष्ण ही है। बालेसर यह कलेश्वर का ही अपभ्रंश है।

ऊपर दिए उद्धरण में गाय के बछड़े की बलि देने की बात वैदिक संस्कृति से मेल नहीं खाती। भारत के हिन्दुओं की वैसी प्रथा नहीं है। गोहत्या तो निषिद्ध मानी गई है। मण्डन में एक बात कही जा सकती है कि केवल बछड़े का उल्लेख है। उसे गाय का बछड़ा नहीं कहा है। तो हो सकता है किसी और प्राणी का बछड़ा हो। किन्तु पाप करने पर प्रायशिच्छत् के रूप में मन्दिर बनवाना, उसमें मूर्ति की स्थापना करना, मन्दिर के प्रवेशद्वार के आगे स्तम्भ खड़ा करना, बेदी पर धूप जलाना या अगरवत्ती सुलगाना यह सारी वैदिक प्रणाली ही प्राचीन यहूदी प्रथा में अन्तर्मूल थी।

### सुवर्ण गोवत्स

वर्तमान युग में यहूदियों के मन्दिरों में भगवान की मूर्ति भले ही न रहती हो फिर भी यहूदियों को मूर्तिपूजा से तिरस्कार नहीं। मूर्ति देखते ही जैसे उसे तोड़ने के लिए एक कर्मठ मुसलमान का प्रस्तुतक भड़क उठता है वैसा यहूदी का कभी नहीं होता। भारत में हजारों यहूदी हिन्दुओं से इतने घुलमिल गए हैं कि उनकी भिन्नता पहचानी नहीं जा सकती।

हिन्दु वैदिक-प्रथा में मूर्ति-पूजा करना या न करना, जाप करना या न करना, गुरु करना या न करना, ईश्वर को मानना या न मानना आदि बातों में प्रत्येक व्यक्ति को पूर्ण स्वतंत्रता होती है। यहूदियों की वही भावना होती है। इस प्रकार के कर्मठ या अकर्मठ व्यवहार का आदर करना यहूदियों की भी प्रथा है।

इसी कारण द्वारिका से प्रस्थान करते समय यहूदियों में भी आस्तिक-नास्तिक, कर्मठ-अकर्मठ, मूर्तिपूजक या निर्गुणभक्त आदि सब प्रकार के लोग थे किन्तु उन्हें जब स्वदेश छोड़ना पड़ा, तो मूर्तिपूजकों ने भी मूर्तिपूजा बन्द कर दी। इसके कारण थे—(१) प्रवास में मूर्तियों का भार उठाना

कठिन था। (२) प्रवास में मूर्तियाँ टूट-फूट जाती थीं। (३) मूर्ति स्थापित करने की या पूजापाठ की सुविधाएँ नहीं होती थीं। (४) जल के अभाव में मूर्ति को नहलाना या भक्त ने स्वयं नहाना नियमित रूप से शक्य नहीं था। (५) देवी, गणेश, शिव, राम, कृष्ण आदि विविध मूर्तियों के भक्तों में दादिवाद होकर यहूदी समाज में पराए प्रदेश में फूट पड़ने का डर था। मन्दिर की सम्पत्ति की अभिलाषा से शत्रुद्वारा लूटपाट की शक्यता होती थी, आदि ऐसे अनेक कारणों से यहूदी परम्परा से मूर्ति पूजा हट गई। किन्तु यहूदी आत्मा को मूर्ति-पूजा से चिढ़ या तिरस्कार नहीं है। यहूदी लोग और पारसीजन बड़ी अद्वा से मूर्ति-पूजा में सम्मिलित होते हैं क्योंकि वे मूलतः बैदिकधर्मी ही हैं।

इसी कारण यहूदी इतिहास में उनके मन्दिरों में सोने के गोवत्स को मूर्ति होती थी ऐसा उल्लेख बार-बार आता है। बालकृष्ण की भी मूर्ति होती थी। बछड़े को टेककरबालकृष्ण मुरली बजाया करते थे। इस प्रकार चित्रों और मूर्तियों से भारतीय लोग भली प्रकार परिचित हैं। किन्तु द्वारिका छोड़ने के पश्चात् देश-विदेश में भटकते-भटकते यहूदियों का सारा इतिहास छिन्न-भिन्न हो गया। तथापि यहूदियों का वह फटा-टूटा इतिहास बैदिक संस्कृति के आधार से कैसे सेवारा जा सकता है वह हमने यहाँ बतलाया है। यही नहीं बैदिक संस्कृति के आधार पर सारे विश्व के इतिहास को टूटी-फूटी कड़ियाँ जोड़ी जा सकती हैं।

यहूदियों के मन्दिरों में गोवत्स और बालकृष्ण की सोने की प्रतिमाएँ होती थीं इस बात का एक और प्रमाण यह है कि यहूदी इतिहास के विभाग उनके (कृष्ण) मन्दिर के आधार पर "प्रथम मन्दिर के काल का इतिहास", "द्वितीय मन्दिर के कालखण्ड का इतिहास" ऐसा करने की प्रथा पड़ी है।

### हनूमाण यानी "हरि बूते" इति हनू

यहूदियों की भाषा का नाम "हनू" है। यहूदियों के आंगल ज्ञानकोष का नाम है Encyclopaedia Judaica। उसमें "हनू" शब्द का विवरण देते हुए कहा है कि उस शब्द का पहला अक्षर जो "ह" है वह परमात्मा के नाम का संक्षिप्त रूप है।

अब देखिए कि ऊपरले विवरण में दो न्यून हैं। एक न्यून तो यह है कि "ह" से निर्देशित होने वाला यहूदियों के भगवान का पूरा नाम क्या है? यह उन्होंने स्पष्ट नहीं किया। करेंगे भी कैसे, जब ज्ञानकोषकारों का ही ज्ञान अधूरा है। हम वैदिक संस्कृति के आधार पर उस कमी को दूर करते हैं। "हरि" यह कृष्ण का नाम है, उसी का "ह" अद्याक्षर है।

अब दूसरा न्यून यह है कि यहूदी ज्ञानकोष वालों ने हनू शब्द में बू अक्षर क्यों लगा है? यह कहा ही नहीं। उस महत्त्वपूर्ण बात का उन्हें ज्ञान न होने से वे उसे टाल गए। बू अक्षर का तो बड़ा महत्त्व है। "बूते" यानी बोलता है इस संस्कृत शब्द का वह अद्याक्षर है। अतः हनू का अर्थ है "हरि (यानी कृष्ण) बोलता था वह भाषा"। ठीक इसी व्याख्यानुसार संस्कृत और हनू में बड़ी समानता है।

### हनू संस्कृत से भिन्न क्यों?

यदि कोई ऐसी शंका करे कि हरि यानी भगवान कृष्ण तो ठेठ संस्कृत बोलते थे। उनकी वाणी महाभारत में और भगवद्गीता में ग्रथित है। तो जो भाषा श्रीकृष्ण बोलते थे यही यदि हनू का अर्थ है तो हनू संस्कृत ही क्यों नहीं है?

इस शंका का उत्तर यह है कि महाभारतीय युद्ध के अपार संहार ते बैदिक शासन टूट गया और संस्कृत गुरुकुल शिक्षा बन्द हो गई। युधिष्ठिर ने लगभग ३७ वर्ष राज्य किया और कलियुग आरम्भ होने पर भगवान कृष्ण के अवतार की समाप्ति हुई। तत्पश्चात् द्वारिका प्रदेश पर धर्मी कंप, बाढ़, लूटमार आदि कई संकट आ पड़े। वह अवधि सौ दो सौ वर्ष की थी या पाँच सौ, सात सौ वर्ष या उससे भी अधिक थी, हम नहीं जानते किन्तु द्वारिका राज्य में कृष्णावतार के अन्त से संस्कृत का भी लोप हुआ। तत्पश्चात् वहाँ की सामाजिक, प्राकृतिक तथा राजनीतिक उथल-पुथल में संस्कृत ने जो प्राकृत-विकृत मोड़ लिया वह हनू बनी। आगे चलकर यहूदियों के देश-विदेश भटकते-भटकते कृष्ण की पावन स्मृति में उस भाषा का नाम (हरि जो भाषा बोलता था—इस अर्थ से) हनू ही रहा।

## यहूदी लोगों का धर्मचिह्न

यहूदी लोगों के मन्दिर को Synagogue कहते हैं। उसका वर्तमान उच्चार "मिनेगांग" मूल संस्कृत "संगम" शब्द है। "संगम" शब्द का अर्थ है "सारे मिलकर प्राप्ति करना"। संकीर्तन, संतसमागम आदि शब्दों का जो अर्थ है वही मिनेगांग उफं संगम शब्द का अर्थ है।

यहूदी मन्दिरों पर पट्टकोण चिह्न खींचा जाता है। वह वैदिक संस्कृति का शक्तिचक्र है। देवीभक्त उस चिह्न को देवी का प्रतीक मानकर उसे पूजते हैं। वह एक तांत्रिक चिह्न है। घर के प्रवेश द्वार के अगले आँगन में हिन्दु महिनाएँ रंगोली में वह चिह्न खींचती हैं। दिल्ली में हुमायूं की कब्र कही जाने वाली जो विशाल इमारत है वह देवी भवानी का मन्दिर था। उसके ऊपरले भाग में चारों तरफ बीसों शक्तिचक्र संगमरमर प्रस्तर पट्टियों से जड़ दिए गए हैं। यहूदी लोगों में David नाम होता है वह "देवि-द" यानी देवी का दिया पुत्र इस अर्थ से डेविदु उफं डेविड कहलाता है। अरबों में उसी का अपभ्रंश दाक्द हुआ है। अतः हब्बू और अरबी दोनों संस्कृतो-द्वाव भाषाएँ हैं।

## ईश्वर के अपने लाड़ले जन

यहूदी लोग अपने आपको 'ईश्वर के अपने लाड़ले लोग' मानते हैं। Chosen People of God यह उनकी कहावत है। उसे महाभारत का ऐतिहासिक आधार मानें। भगवान कृष्ण के पास जब दुर्योधन और अर्जुन दोनों ही आगामी युद्ध के लिए सहायता मांगने पहुंचे तो श्रीकृष्ण ने एक तरफ अपने आपको रखा और दूसरी तरफ अपनी पूरी यादव सेना को और अर्जुन से पूछा कि इनमें से तुम क्या चाहते हो? अर्जुन ने श्रीकृष्ण को चुना और कोरों की तरफ से यादव सेना लड़ी।

इस घटना से महाभारत का ऐतिहासित्व सिद्ध होता है। क्योंकि यादव लोग और श्रीकृष्ण को जीवनकथा यदि काल्पनिक होती तो यदु उफं जदू यानि यहूदी लोगों की परम्परा में हमें उस यादव परम्परा के चिह्न नहीं मिलते जो इस ग्रन्थ में हमने प्रस्तुत किए हैं।

भार कहे विभाजन में एक बाध्यात्मिक तत्त्व दिखाई देता है कि

श्रीकृष्ण ने जैसे अपने को एक तरफ और अपनी यादव सेना को दूसरी तरफ ऐसा बांटा बैसा ही ईश्वरीय तत्त्व इस विश्व की चराचर वस्तुओं में प्रस्तुत-बुरे, शीत और उषण, उच्च और नीच आदि दून्दों में विभाजित रहता है। दोनों विरोधी तत्त्व ईश्वर-स्वरूप ही होते हैं।

भारत में यादव का उच्चार जाधव और जाडेजा जैसे बना बैसे ही यदु लोग यहूदी, ज्यूडेइस्टस्, ज्यू और भायोनिटस् कहलाते हैं।

## निर्देशित देश

ज्यू लोग जब द्वारिका से निकल पड़े तो उन्हें साक्षात्कार हुआ जिसमें उन्हें कहा गया कि "Canaan प्रदेश तुम्हारा होगा"। "कानान" यह कृष्ण कहनेया जैसा ही कृष्ण प्रदेश का द्योतक था। यहूदी लोगों को भविष्यवाणी के अनुसार भटकते-भटकते सन् ११४६ में उनकी अपनी भूमि प्राप्त हो ही गई जिसका नाम उन्होंने Isreal रखा जो Isr = ईश्वर और ael = आलय इस प्रकार का "ईश्वरालय" संस्कृत शब्द है। यह एक और प्रमाण है कि यहूदी लोगों की परम्परा वैदिक संस्कृत और संस्कृत भाषा से निगड़ित है। हिटलर उनसे टकराकर नामशेष हो गया। अरब मुसलमान भी यहूदियों से टकराने के लिए आतुर हैं तो उनका भी हिटलर जैसा ही अन्त होगा।

## यहूदी ग्रन्थ की भविष्यवाणी

कृस्ती बायबल का Testament नाम का जो पूर्व स्पष्ट है उससे समय-समय पर ईश्वर का अवतरण होता है ऐसी भविष्यवाणी है। वह भगवद्गीता से ही यहूदी धर्मग्रन्थ में उतर आई है। भगवद्गीता में भगवान कहते हैं—

"यदा यदा हि धर्मस्यग्लानिभवति भारत ।

अन्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सूजाम्यहम्" ॥

उस भविष्यवाणी का ही आधार लेकर पीटर, पाँत आदि कुछ महत्वाकांक्षी व्यक्तियों ने भाषण देने आरम्भ कर दिए कि बेचारा ऐसा एक गरीब व्यक्ति (ईशास् कृष्ण के बजाय) जीसस् कृस्त जन्मा और सूली पर भी चढ़ाया गया। वह ईश्वरावतार था। धीरे-धोरे उस अफवाह पर विद्वास करने वाले एक-दूसरे की पहचान के लिए गले में पीतल का चमकीला कूस पहनने लगे ताकि उससे अपने साथी पहचाने जा सके। आगे

चलकर जब सन् २१२ ईस्वी में रोमन् सम्राट् कॉस्टेन्टाइन ही उनके पश्च में मिल गया तो किरदेर ही क्या थी। छल, बल और कपट से ६०० वर्षों में सारा यूरोप कृस्ती बना दिया गया। उधर सातवीं शताब्दी से अरब मुसलमानों ने भी बैसे ही एक सहस्र वर्ष तक जुल्म और जबरदस्ती करके फिलीपीन से लेकर अफ्रीका खण्ड तक करोड़ों लोगों को मुसलमान बनाया।

### तालमुद

यहूदी दन्तकथा और नीति-नियमों के धर्मग्रन्थ को Talmud कहते हैं। वह संस्कृत शब्द ताडमुद उफ तालमुद है। ताड़ के पत्तों के ऊपर प्राचीन वैदिक मन्दिर हैं, जो सातवीं शताब्दी से मुसलमानों के कब्जे में होने के कारण मस्जिदें कहलाती हैं। Dome on the Rock स्वयम्भू महादेव का मन्दिर है और अलअक्सा अक्षय भगवान् कृष्ण का मन्दिर है। पूर्ववर्ती पहाड़ी पर ये मन्दिर बनाए जाना उनकी वैदिक विशेषता का दौतक है।

### साक्षात्कार

यहूदी नेता Moses की जन्मकथा श्रीकृष्ण की जन्मकथा जैसी ही है। और तो और श्रीकृष्ण का जैसा विराट् रूप कुरुक्षेत्र में अर्जुन ने देखा वैमा ही विराट् रूप यहूदी लोगों ने रेगिस्टान में मोम्फेस का देखा, ऐसी यहूदियों की दन्तकथा है।

### गॉलिली यानी गावालय

यहूदी और कृस्ती दन्तकथाओं में गलीली नगर का बार-बार उल्लेख आता है। वह गावालय इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। श्रीकृष्ण का नांगोरन, गन्द की गोधाला उफ गावालय में हुआ था। वहीं गावालय शब्द गॉलीली के अपभ्रंश से यहूदी और कृस्ती परम्परा में प्रचलित है।

### नेमरेय यानी नन्दरथ

नेमरेय यह इतारा एक नगर नाम कृस्ती और यहूदी कथाओं में उल्लिखित होता रहता है। वह नन्दरथ शब्द का अपभ्रंश है। जहाँ रथ रवे जाते हैं ऐसे स्थानों पर नगर बसने से उस नगरके नाम में रथ शब्द अन्तर्भूत हो गया है। आयरलैण्ड में Nill of Tara नाम का एक अति प्राचीन और त्रिति पवित्र स्थान है। वहाँ अबड़-ज्ञाबड़ भूमि पर हरी घास उगी हुई है।

इसे वहाँ देखने योग्य कुछ बचा ही नहीं है तथापि स्थानीय पुरातत्व विभाग की तरफ से वहाँ जो सूचनाफलक लगाए गए हैं उन पर प्रत्येक स्थान के नाम के साथ "रथ" शब्द जोड़ा गया है।

### पूर्ववर्ती पर्वत

यदुईशालयम् उफ जेरूसलेम नगरी में दो पहाड़ियाँ हैं। उनमें से पूर्ववर्ती पहाड़ी पर Dome on the Rock और अलअक्सा नाम के दो प्राचीन वैदिक मन्दिर हैं, जो सातवीं शताब्दी से मुसलमानों के कब्जे में होने के कारण मस्जिदें कहलाती हैं। Dome on the Rock स्वयम्भू महादेव का मन्दिर है और अलअक्सा अक्षय भगवान् कृष्ण का मन्दिर है। पूर्ववर्ती पहाड़ी पर ये मन्दिर बनाए जाना उनकी वैदिक विशेषता का दौतक है।

### यहूदी विवाह-पद्धति

जिस प्रकार भारत में दो कुटुम्बों के बुजुर्गों से विवाह प्रस्ताव सम्मत होने पर युवक-युवतियों के विवाह होते हैं वैसी ही प्रथा-यहूदियों में भी है। वे भी भारतीयों की तरह प्रेम-विवाह को अच्छा नहीं समझते। वैदिक विवाहों के लिए मण्डप बनाए जाते हैं। यहूदियों की भी वही प्रथा है। वे भी मण्डपों में विवाह-संस्कार कराना शुभ समझते हैं।

### दीपावली

यहूदियों में भी अनेक दीप लगाकर वैसा ही एक त्योहार मनाया जाता है जैसे भारतीय लोग दीपावली मनाते हैं।

### वृक्ष-पूजन

वैदिक संस्कृति में जिस प्रकार तुलसी, पीपल, बड़ आदि वृक्षों का पूजन किया जाता है, उन्हें पानी दिया जाता है और उनकी परिकमा की जाती है, वैसे ही यहूदी भी वृक्षों को पूज्य मानते हैं।

### वही शब्द

पुतलमान लोग यहूदियों को उतना ही कटूर शब्द मानते हैं जितना वे भारत के हिन्दू लोगों को मानते हैं।

## यहूदियों में वेदों का उल्लेख

मार्कोपोलो के प्रवास बर्णन के ग्रन्थ में पृष्ठ ३४६ पर एक टिप्पणी इस प्रकार है—“Much has been written about the ancient settlement of Jews at Kaifungfu (in China). One of the most interesting papers on the subject is in Chinese Repository, Vol. XX. It gives the translation of a Chinese Jewish inscription...Here is a passage “with respect to the Israelitish religion we find an inquiry that its first ancestor, Adam came originally from India and that during the (period of the) Chau State the sacred writings were already in existence. The sacred writings embodying eternal reason consist of 53 sections. The principles therein contained are very abstruse and the external reason therein revealed is very mysterious being treated with the same veneration as Heaven. The founder of the religion is Abraham, who is considered the first teacher of it. Then came Moses, who established the law, and handed down the sacred writings. After his time this religion entered China.”

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—

“चीन के कायफुंगफू नगर में यहूदियों की एक बस्ती थी जिसके बारे में बहुत कुछ निबारा जा चुका है। उसमें एक बड़ा ही रोचक लेख Chinese Repository नाम के ग्रन्थ के बीचबैं खण्ड में सम्मिलित है। चीन में प्राप्त एक यहूदी शिलालेख का वह अनुवाद है। उसमें ऐसा उल्लेख है कि “यहूदियों के मूल धर्मसंस्थापक अँडम् (यह “आदिम” ऐसा संस्कृत शब्द है। उसी से इस्लामी भाषा में आदमी यह शब्द बना है) भारत-निवासी था। चीनमें के पूर्व ही उनके पवित्र ग्रन्थ उपलब्ध हो गए थे। उन ग्रन्थों में अनादि, अनन्त तत्त्व का विवरण ५३ भागों में प्रस्तुत है। उसके तत्त्व बड़े गूह हैं और उसमें दिया अनादि-अनन्त का वर्णन बड़ा रहस्यमय है। प्रथम परमात्मा के जितना ही उनका महत्त्व माना गया है। अब्राहम

उसका प्रजनेता और प्रथम प्रवक्ता है। उसके पश्चात् मोमेस का अवतार हुआ। उसी ने नीति-नियम बनाकर पवित्र ग्रन्थ रचे। उसके समय के पश्चात् इस धर्म का चीन देश में प्रसार हुआ।”

चीन में उपलब्ध उन प्राचीन वेदों के संकलित ग्रन्थ का अध्ययन करने से और भी बड़ी महत्वपूर्ण ज्ञानकारी प्राप्त होने की सम्भावना है। तथापि ऊपर दिए उद्धरण से यहूदी लोगों के वैदिकधर्मी होने का पूरा सबूत मिलता है। शिलालेख में कहा गया है कि अँडम् (Adam) यह यहूदियों का मूल धर्मसंस्थापक भारत का निवासी था। अँडम यह संस्कृत आदिम शब्द का अपभ्रंश है। आदिम यानी सबसे प्रथम। जैन सम्प्रदाय में उसे आदिनाथ कहते हैं। वैदिक संस्कृति में उसे विष्णु कहा है। अनादि, अनन्त तत्त्व का गूढ़ और रहस्यमय वर्णन देने वाले ग्रन्थ वेदों के अतिरिक्त कोई अन्य हो ही नहीं सकते। क्योंकि वेदों का महत्त्व परमात्मा के जितना ही माना गया है। वेदों का दाता अब्रहा कहा है। वह ठीक ही है क्योंकि ब्रह्मा जी ने मानवजाति को वेद उपलब्ध कराए। अब्रहा यह ब्रह्मा का वैसा ही उच्चार है जैसे कुछ लोग स्नान को अस्तान कहते हैं। अन्तिम वाक्य के अनुसार ब्रह्मा के वेद देने पर कुछ ही समय में चीन में भी वही धर्म चला। इसका अर्थ स्पष्ट है कि बीदू समझे जाने वाले चीनी लोग आरम्भ में वैदिक-धर्मी यानि हिन्दु ही थे।

यहूदी लोगों के मूल धर्मग्रन्थ भी वेद ही हैं यह ऊपर उद्दृत टिप्पणी से स्पष्ट है। मोमेस ने उसी धर्म की नीति की व्याख्या की ऐसा जो उल्लेख टिप्पणी में है वह महा-ईशा-कृष्ण की भगवद्गीता के प्रति निर्देश करता है। इसी ग्रन्थ में अन्यत्र हमने दर्शाया है कि जिस प्रकार यहूदी परम्परा में वेदों का उल्लेख आता है उसी प्रकार इस्लामी परम्परा में भी वेदों का उल्लेख आया है।

## हरि का सुर देश

Encyclopaedia Judaica यानी यहूदी लोगों के ज्ञानकोष में (पृष्ठ 108, खण्ड 2, Keter Publishing Co., जेरूसलेम द्वारा प्रकाशित) लिखा है कि “Erez Israel and (Central-Southern) Syria were

referred to as Hurru chiefly as an ethnic term after the Horites who inhabited the country."

यानी "एरेभ इस्लाइल और मध्य दक्षिण प्रदेश को हुरू प्रदेश कहा जाता था। होराइत लोगों के बही बसने से उस प्रदेश को वह जातिवाचक नाम प्राप्त हुआ।" इस उद्धरण में जो हुरू, होराइत आदि उल्लेख हैं वह हरि उक्त कृष्ण के अनुयायी के अर्थ से यहूदियों का निर्देश करते हैं। सीरिया अब "मुर" यानी देवों का प्रदेश इस अर्थ का है।

### सिंह और कमल

जेहसलेम् उक्त यदुईशालयम् नगर में वैदिक परम्परा के कई प्राचीन चिह्न हैं। नगर का एक कोट है उसमें कई नगरद्वार बने हैं। वैदिक शासकों के नामों में सिंह शब्द जोड़ा जाता था। अतः नगर का भी सिंहद्वार होता था। जेहसलेम का ऐसा ही एक सिंहद्वार (Lion's gate) है क्योंकि वहाँ सिंह की मूर्ति बनी है। मुसलमान तो प्राणी की मूर्ति नहीं बनाते अतः जेहसलेम् नगर इस्लाम से कितना ही प्राचीन है। इस सन्दर्भ में हम पाठकों को अपने एक शोध-सिद्धान्त का स्मरण दिलाना चाहते हैं कि विश्व-भर के ऐतिहासिक स्थलों में Construction is all Hindu and Destruction all Muslim यानी बनवाई सारी हिन्दुओं ने हैं और तोड़-फोड़ मुसलमानों द्वारा की गई है। उसी सिद्धान्त के अनुसार जेहसलेम में जो कुछ दीवारे-इमारतें आदि अभी तक खड़ी हैं वे वैदिक धर्म के लोगों की बनाई हुई हैं और जो तोड़-फोड़ है वह मुसलमानों ने की है। अतः विश्व भर के विद्वानों को हम सावधान करना चाहते हैं कि इस्लाम ने यह आलोचन मस्तिष्क बनाई और वह विशाल कब्र बनाई आदि जो अनाप-वानाप वर्णन देने वाले ग्रन्थ लिखे गए हैं वे सारे निराधार और निकम्भे हैं। मुसलमानों ने उच्ची शताब्दी से १८वीं शताब्दी तक एक भी प्रेक्षणीय इमारत या नगर नहीं बनाया। वे दूसरों के ही नगर और इमारतों पर कठजा जमाते रहे और उनके दरवारी बृशामदकार कठजा किए हुए परादों के नगरों का और इमारतों का थेप मुसलमानों को देते रहे। सिंह, कमल आदि वैदिक चिह्नों के कारण उस हेतु-फेरी का रहस्य खुल जाता है।

### इस्लामी अफवाहों का घड़्यन्त्र

उस इस्लामी घड़्यन्त्र के अन्तर्गत यह धोंस दी गई है कि मुलेमान नाम का कोई सुल्तान था। उसे यह स्वप्न आया कि यदि वह यदुईशालयम् (जेहसलेम) नगर का कोट न बनवाए तो सिंह उसे खा जाएंगे। इस स्वप्न की स्मृति में सुल्तान मुलेमान ने यदुईशालयम् नगर का कोट बनवाया और उसके एक द्वार पर सिंह की प्रतिमा बनवा दी। लगभग प्रत्येक प्रेक्षणीय ऐतिहासिक इमारत की बाबत मुसलमानों ने ऐसी ही कोई बालिश और हास्यास्पद अफवाह फैलाकर लोगों की आँखों में धूल भोंकी है।

ऊपर कही अफवाह का विवरण करके हम पाठकों को बताना चाहते हैं कि ऐसी इस्लामी तिकड़मबाजी का भण्डाफोड़ किस प्रकार किया जा सकता है।

प्रथम समझने की बात यह है कि इस्लाम को स्थापित हुए केवल १४०० वर्ष हुए हैं जबकि यदुईशालयम् नगर कम-से-कम पाँच-छह सहस्र वर्ष प्राचीन है। उसका नाम भी यदुईशालयम् यानी श्रीकृष्ण नगर है। हर घर की चारदीवारी करना जितना आवश्यक होता है उतना ही प्राचीन-काल में नगर की भी चारदीवारी या कोट करना आवश्यक समझा जाता था। अतः सुल्तान मुलेमान के हजारों वर्ष पहले से ही यदुईशालयम् का कोट बना हुआ था।

कोट नहीं बनाया तो शेर खा जायेगा ऐसे स्वप्नों से कूर, दुष्ट, अत्याचारी इस्लामी सुल्तान बच्चों की भाँति कभी डरते थे क्या? सिंह खा जाएगा इस भय से यदि कोट बनाया जाता तो कोट के एक द्वार पर मुल्तान भाले से उस पापी सिंह को मारता हुआ बताया जाता।

जब कुराण मुसलमानों को सजीव प्राणियों की प्रतिमा बनाने से रोकता है तो कर्मठ मुसलमान सुल्तान मुलेमान ने कुराण की आज्ञा के विरुद्ध सिंह की प्रतिमा कैसे बनवाई? अल्लाह की आज्ञा भंग करने से जहन्नुम् में उसकी अल्लाह जो हालत कर देता उनसे भी तिह द्वारा फाड़े जाने का उसे अधिक डर लगता था क्या?

हो सकता है कि प्रसिद्ध यहूदी सम्राट् सौलोमन् (शालमानव) ही यदुईशालयम् नगर का और उसके कोट का निर्माता हो। सौलोमन् और

सुलेमान नाम की समानता का अयोग्य लाभ उठाकर मुसलमानों ने यहूदियों के कर्तृत्व का श्रेय किसी सुलेमान् के नाम के साथ जोड़ देने की हेरा-फेरी की।

प्राचीन नगर कभी कोट के बगैर बनते ही नहीं थे। अतः यह कहना कि नगर तो पहले से ही या किन्तु उसे कोट पहनाया या बगैर कोट का नगर बनवाता तो सिह उसे फाड़ खाते, बगैरह इस्लामी धौंसबाजी पर कभी विश्वास नहीं करना चाहिए।

उस नगर-द्वारपर के बल सिंह ही नहीं अपितु दूसरा भी एक महत्वपूर्ण वैदिक चिह्न है। वह है अनेक कमल की आकृतियाँ। उन चिह्नों का चित्र यहूदी ज्ञानकोष के नौवें खंड के पृष्ठ १४३२ पर दिया है। वैसे ही कमल चिह्न भारत स्थित लालकिला आदि इमारतों पर पाए जाते हैं। प्रथम ब्रिटिश पुरातत्त्व अधिकारी अलेक्झेंडर कनिष्ठम ने भारतीय ऐतिहासिक इमारतें हिन्दु राजाओं की होते हुए भी जानदूर्भकर इस्लामी सुल्तान बादशाहों द्वारा बनवाई गई ऐसा पुरातत्त्वीय दफतर में लिख मारा। अतः भारत में भी जिन इमारतों पर कमल चिह्न बने हुए हैं वे इमारतें इस्लाम द्वारा नहीं बनवाई गई हैं यह पहचान लेना चाहिए।

## २१

### पूर्ववर्ती देशों की वैदिक संस्कृति

आजकल की बोलचाल में Oriental यानी पूर्ववर्ती देशों की संस्कृति तथा Occidental यानि यूरोप आदि पश्चिमी देशों की संस्कृति, इनका उल्लेख इस प्रकार किया जाता है कि जैसे दोनों में बड़ा विरोध है। आर्य और द्रविड़ संज्ञाएँ भी इसी प्रकार परस्पर-विरोधी समझी जाती हैं।

इसाई बनने के पश्चात् भले ही यूरोपीय लोगों के रहन-सहन में भिन्नता प्रकट हुई हो किन्तु इसा-पूर्व समय में यूरोप और अन्य सारे खण्डों में वही वेदोपनिषद, रामायण, महाभारत वाली सम्यता थी जो हम आजकल भारत की विशेषता मानते हैं। उसी प्रकार आर्य और द्रविड़ों में भी कोई विरोध नहीं है। द्रविड़ लोग तो आर्यंघमं उर्फ वैदिक संस्कृति के संचालक, निरीक्षक और व्यवस्थापक थे।

वर्तमान इतिहास शिक्षा में ऐसे और भी अनेक दोष प्रविष्ट हैं जैसे जात-पांत की बावत विकृत कल्पनाएँ। ऐसे सारे भ्रम दूर करके इतिहास की शिक्षा शुद्ध करने की बड़ी आवश्यकता है। सारी मानव-जाति आरम्भ से एक ही वैदिक सम्यता में जुड़ी हुई थी। उस एकता का लुप्त इतिहास विश्व को उपलब्ध कराना ही इस ग्रन्थ का मूल उद्देश्य है।

वर्तमान विचारधारा के अनुसार इसाई जीवन-पद्धति पश्चिमी कहलाती है किन्तु पूर्ववर्ती प्रदेशों की सम्यता बौद्ध, हिन्दु, मुसलमान आदि अनेक धर्मों और पन्थों की खिचड़ी मानी जाती है।

इस अध्याय के आरम्भ में ही हम यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं कि वर्तमान युग में सूट-बूट पहनकर, चर्च में यीशु की प्रार्थना करने वाले

पाश्चात्य लोग ईसापूर्व काल में उसी प्रकार योग, प्राणायाम, वेद पठन, रामायण, महाभारत पाठायण और संस्कृत में संभाषण आदि करते थे जैसे भारतीय लोग करते थे। अतः कृस्तपूर्व काल में पश्चिमी और पूर्वी सम्यता में कोई अन्तर नहीं था। वह अन्तर तब पड़ने लगा जब लोग छल-बल से ईसाई और मुहम्मदपन्थी बनाए जाने लगे।

आरम्भ में पूर्वी और पश्चिमी देशों का विभाजन किस आधार पर किया गया है यह भी देखना आवश्यक है। पृथ्वी में दो जैसी गोल हैं। उसमें पूर्व और पश्चिम यह संजाएं क्यों, कैसे और किन प्रदेशों को सम्बोधित करती हैं? जापान के लोग अमेरिकनों को पश्चिमी समझते हैं और अमेरिका के लोग जापानियों को पूर्वी समझते हैं। किन्तु पृथ्वी के गोले पर तो जापान के पूर्व में अमेरिका और अमेरिका के पश्चिम में जापान स्थित है।

### भारत से ही सम्यता का आरम्भ

अतः आरम्भ में यह समझलेना आवश्यक है कि पूर्वी देश और पश्चिमी देश यह जो विभाजन हुआ है वह भारत को प्रमाण और मूल देश मानकर हुआ है। इससे एक बहुत महत्वपूर्ण निष्कर्ष यह निकलता है कि भारत से ही मानवीय सम्यता और मानवी शिक्षा आरम्भ हुई। भारतवासियों के सूर्योदय के क्षितिज पर ही अन्तर्राष्ट्रीय तिथि सीमा (International Date Line) बनी हुई है। वहाँ जब क्षितिज से सूर्य ऊपर उठता है तो नई तिथि मानी जाती है जबकि उसके पूर्ववर्ती प्रदेशों को पश्चिमी मानकर वहाँ पुरानी तिथि या तारीख ही जारी रहती है।

भारत को मध्यवर्ती देश मानकर उसकी अगल-बगल बाले जापान से तुकंस्थान तक के देश पूर्वी देश कहे गए हैं। तुकंस्थान से अमेरिका तक के देश पश्चिमी देश माने जाते हैं।

### हिन्दू चीन

इष्टोचायना उक्त हिन्दूचीन नाम का जो प्रदेश है वह अब तीन राज्यों में बंटा हुआ है। चीएतनाम, लब उक्त लाओस और काम्बोज (उक्त कम्पूचिया या कम्बोडिया) नाम के तीन प्रदेश हैं।

उस प्रदेश में सैकड़ों वर्ष तक जयवर्मी, सूर्यवर्मी आदि भारतीय राजाओं का साम्राज्य था। अंकोरवट नाम की उनकी वहाँ प्राचीन राजधानी बनी हुई है। उस राजधानी के विशाल और नयनमनोहर महल, मन्दिर आदि के खण्डहर १०० चौरस किलोमीटर भूमि पर बने हुए हैं। उनके परकोटे में स्थान-स्थान पर त्रिमूर्ति की विशाल प्रतिमाएँ बनी हुई हैं। उनके बीच में से उगे हुए ऊंचे पीपल, बड़े आदि वृक्षों की मूलियाँ उन मूर्तियों को घेरे हुए हैं। रात के घने अंधेरे और सन्नाटे में उन विशालकाय मूर्तियों को देखकर डर-सा लगता है।

### अंकोरवट की विशाल कलाकृति

उन प्रासादों और मन्दिरों के प्रांगणों में कहीं-कहीं विशाल प्रस्तर मूर्तियों के पौराणिक दृश्य भी बनाए गए हैं। उदाहरणार्थ समुद्र-मन्थन का दृश्य। यह दीवार पर खुदा नहीं है। आंगन में एक तरफ देवों की मूर्तियाँ और दूसरी तरफ राक्षसों की मूर्तियाँ, बीच में मन्दारपर्वत और उसे मथनी जैसा धूमाने के लिए लम्बे वासुकी सर्प की लपेट—ऐसे वहाँ भव्य दृश्य बनाए गए हैं। इस प्रकार का मनोहारी और विशाल दृश्य स्थल सारे विश्व में प्रायः यह एकमेव है। भारत सरकार ने इस कलास्थल की जानकारी और प्रसिद्धि विश्व को कराने का कर्तव्य नहीं निभाया। यह भारत के बत्तमान कांग्रेसी शासकों का बड़ा दोष है। अंकोरवट का प्रदेश आजकल भले ही भारत के शासन में न हो किन्तु वहाँ के प्रासाद, मूर्तियाँ, शिलालेख आदि तो भारतीय ही हैं। वहाँ की कला भी भारतीय है। फिर भी अधिक-तर भारतीय लोग उस अपने प्राचीन बृहद्भारत की राजधानी के नाम से, वहाँ के शिलालेख आदि ऐतिहासिक सामग्री से और वहाँ की कला से पूर्णतया अनभिज्ञ रह गए हैं। वहाँ बैठे भारत के राजदूत क्या करते रहे हैं? चित्रकला, फिल्म वीडियो कैसेट, मूर्तियों की प्रतिमाओं आदि द्वारा भारत की उस दूरस्थ प्राचीन कला की जानकारी की भरमार भारत में कराने की बड़ी आवश्यकता है। इससे भारत का गौरवशाली अतीत बत्तमान गीढ़ी को प्रेरित और उत्साहित करता रहता, भारत का लुप्तगुप्त इतिहास भर आता और उस कला का भारत में पुनरुद्धार किया जा सकता।

भारत के परराष्ट्रमन्त्री ऐसे विशाल दृष्टि के होने चाहिए। नटराज, शिव जैसे तांडव नृत्य द्वारा सारी पृथ्वी हिला देते हैं, वैसे भारतोद्भव वैदिक संस्कृति ने किस प्रकार सारी धरती जगमगा दी थी, यही इस प्रन्थ में दशाया गया है। भारत लहमी के वे मौलिक गहने सारे विश्व में बिल्कुरे पहे हैं। उनका ज्ञान स्वयं अजंत करना, उन्हें संवारना और उस मौलिक सामग्री का विश्व को ज्ञान कराना भारत के विदेशमंत्री और राजदूतों का कर्तव्य है। राजदूतों को इस सम्बन्ध में विशेष शिक्षा देने वाले वर्ग चलाए जाने चाहिए और जागरूक रहकर विविध प्रदेशों से वैदिक संस्कृति का ज्ञान किस तरह जुड़ा हुआ है इसकी ज्ञानकारी प्राप्त कराते रहना चाहिए। किन्तु इस कर्तव्य का वर्तमान भारतीय शासकों को जरा भी ज्ञान नहीं है। सारे ही गोबर-गणेश बने हुए हैं जो सरकारी नौकरी को केवल पैसा कमाने का कर्तव्य समझे चैठे हैं।

कम्बोडिया में जो वह प्राचीन भारतीय राजधानी अंकोरवट है उसकी सीमावर्ती भूमि का, अभी तक अरण्य प्रदेश, यही संस्कृत नाम है। कभी-कभी उस प्रदेश को स्थानीय अपभ्रंश में 'प्राथेट' भी कहा जाता है।

### विशाल कलाकृतियाँ भारत में कहाँ हैं?

यह विचार करना आवश्यक है कि जिन भारतीयों ने कम्बोडिया जैसे दूर के प्रदेश में पत्थर की ऐसी विशाल मूर्तियाँ, प्रासाद आदि बनाए क्या उन्होंने भारत में वैसी विशाल कलाकृतियाँ नहीं बनाईं? इतिहास के वर्गों में, कला वर्गों में ऐसे प्रश्नों की चर्चा होनी चाहिए और परीक्षा में भी छात्रों में ऐसे प्रश्न पूछे जाने चाहिए।

इस प्रश्न का उत्तर है कि भारत में भी वैसी सुन्दर और विशाल कलाकृतियाँ थीं जिन्हुं ७१२ से १७६१ तक के १०४६ वर्षों के इस्लामी हमलों में ग्राप सभी नष्ट हो गईं। भारत में करोड़ों मुसलमानों को यह ऐतिहासिक सत्त्व चुम्बना इस डर, फिरक और लज्जा के कारण वर्तमान कांपेंसी शासक ऐसे प्रश्नों की इतिहास में चर्चा ही नहीं होने देते। परिणाम-स्वरूप भारत के वर्तमान शासक ही भारत का सत्य इतिहास निजी राजनीतिक स्थायें के कारण झुठलाने में जुट गए हैं। अतीत में जो घटनाएँ

हुईं उनकी ज्यों-की-त्यों ज्ञानकारी आगामी पीढ़ियों को देना इसी का नाम इतिहास है। सत्य इतिहास कथन करने से कभी हानि नहीं होती। इस्लामी आक्रामकों ने भारत में जो उधम मचाया, जो सर्वनाश किया, छलबल से जिस प्रकार करोड़ों लोगों को मुसलमान बनाया उसका खरा-खरा इतिहास आगामी पीढ़ियों को ज्ञान कराने से ही भारत के मुसलमान अच्छे नागरिक बनेंगे।

इसी दृष्टि से भारत में विशाल मूर्तियाँ, प्रासाद, मन्दिर आदि कहाँ-कहाँ हैं उसकी सूची बनाना आवश्यक है। कम्बोडिया से कलिंग यानी उड़ीसा के लोगों का सीधा सम्बन्ध था। दोनों के प्राचीन नृत्य, गान, वेषभूषा, वाद्य, गहने और प्रासाद तथा मूर्ति शैली में गहरा साम्य है। अतः उड़ीसा में भी वैसी विशाल और सुन्दर कलाकृतियाँ पाई जानी चाहिए। अरण्यों में जहाँ वैसी विशाल मूर्तियाँ आदि बनी हों उनकी सूची बनाई जानी चाहिए और फोटो आदि उपलब्ध कराए जाने चाहिए।

उड़ीसा का कोणाकं मन्दिर एक भव्य रथ के आकार का बना वैसी कलाकृति है। उसमें विशालकाय सूर्यमूर्तियाँ कुछ अभी हैं और कुछ इस्लामी आक्रामकों ने नष्ट कर दीं। उस मन्दिर का गर्भगृह भी इस्लामी आक्रामकों द्वारा तोड़ा-फोड़ा, मन्दिर के मध्य में मलबे का ढेर बनकर पड़ा है। वह मन्दिर किस दुष्ट आक्रामक ने कैसे और कितने दिन में भंग किया वह सारा इतिहास उस भग्न मन्दिर के बाहर पुरातत्वीय सूचनापट पर लिखा जाना चाहिए। यही तो पुरातत्व विभाग का मुख्य कर्तव्य है। किन्तु मुस्लिम वर्ग की तुष्टिहेतु पुरातत्व विभाग भी निजी कर्तव्य नहीं निभाता।

उड़ीसा के बन प्रदेशों में तथा और भी कुछ स्थानों पर विशालकाय प्रस्तर प्रतिमाएँ अज्ञात पड़ी या खड़ी हैं ऐसा सुना है।

विजयनगर की राजधानी, जो मुसलमानों ने नष्ट की और आंध्र प्रदेश में वारंगल का जो किला मुसलमानों ने तोड़ा, उसमें कुछ विशाल प्रतिमाएँ नष्ट किए जाने की आशंका है।

दिल्ली में जो ऊँचा विष्णुस्तम्भ आजकल कुतुबमीनार कहलाता है वह सात मंजिला था किन्तु अब केवल पाँच मंजिला रह गया है। उसकी सातवीं मंजिल पर चतुर्मुख लहरा की मूर्ति, एक संगमरमरी गुम्बद की छोब में

कमलासन पर विराजमान थी और विष्णुस्तम्भ के तले शेषशायी विष्णु की विशालकाय मूर्ति थी जिसकी नाभि से निकला विष्णुस्तम्भ कमलदण्ड के रूप में रहा किया गया था। उस विष्णु स्तम्भ को दुबारा तले में विष्णु और शिखर पर रहा की मूर्ति से सजाने की आवश्यकता है।

अंकोरवट का वस्तु संग्रहालय (Museum) भारतीय मूर्ति और संस्कृत शिलालेखों से भरा पड़ा है।

### लव देश का चन्दनवन

कम्बूचिया उक्फं काम्बोज के पड़ोस का देश है "लव" जो प्रभु रामचंद्र के एक पुत्र के नाम से पड़ा है। उसका फैञ्च स्पेलिंग Laos है जिसका फैञ्च उच्चार लव बनता है। उस देश की राजधानी चन्दनवन उक्फं वनचंदन कहलाती थी। उसी का फैञ्च स्पेलिंग Vientiane होने से पश्चिमी जन उसका उच्चार ह्विएन्शिअन् करते हैं। कहाँ वनचन्दन और कहाँ ह्विएन्शिअन् !

संस्कृत में एक सुभाषित इस प्रकार है—

अतिपरिचयात् अवज्ञा, संतत गमनात् अनादरो भवति ।

मतये भिल्ल पुरंश्री चन्दनतरुकाष्ठं इंधनं कुरुते ॥

इस उक्ति से ऐसा अनुमान निकलता है कि सांप्रत जिसे मलाया या मलयेशिया देश कहते हैं उसमें हृस्तपूर्व समय में चन्दनवृक्ष के वन होते थे। उसी देश की ईशान्य में योही ही दूरी पर लव देश है। उसमें भी चन्दन के वृक्ष होते थे। इतिहास के ऐसे सबक से उन देशों को चन्दन के दृक्ष लगा कर उनका मुगल्य विद्व में फैलाने का और निजी धनकोष वृद्धि का लाभ उठाना चाहिए। इतिहास से ऐसा प्रतीत होता है कि उन देशों की भूमि और बायुमान चन्दन वृक्षों के लिए अनुकूल होंगे।

### गंगा मैया

काम्बोज, लव, बीएतनाम आदि प्रदेशों की प्रमुख बड़ी नदी का नाम है मेकांग जो "मौं गंगा" यानी गंगा मैया शब्द का अपभ्रंश है। विश्व भर में विनारे ऐसे संस्कृत नामों को इतिहास की सही शिक्षा द्वारा लोगों को विदित करना इतिहास का एक महत्वपूर्ण लक्ष्य होना चाहिए।

उम प्रदेश में १६वीं और २०वीं शताब्दी में फैञ्च लोगों का अधिकार ७०-८० वर्ष रहने के कारण वहाँ प्राप्य ऐतिहासिक सामग्री सम्बन्धी यथ हेव पुरातत्वविदों ने लिये हैं।

### स्याम

कम्बोडिया की पश्चिमी सीमा से सटा हुआ देश है स्याम। इसे यूरोपीय पढ़ति का थायलेंड नाम भी पड़ा है। स्यामी भाषा के शब्द संस्कृत के हैं किन्तु उच्चार चीनी पढ़ति के हैं। जैसे "राजवंश" शब्द स्यामी भाषा में राजवंश कहा जाता है। छाया चित्रकार का उच्चार छायाचितकॉन (यानी फोटोग्राफर), शृत्य भोजन होटल, अयुत्थ्या (अयोध्या) चूड़ालंकारण (चुलालकोन) क्रुट (गरुड़-गृह) — इत्यादि उच्चार स्यामी भाषा में हृद है। अतः प्राकृत उच्चारों को छोड़कर स्यामी भाषा एक तरह से पूरी संस्कृत है। इसी कारण स्यामी भाषा का विद्वान होने के लिए संस्कृत का विद्वान होना आवश्यक होता है।

यद्यपि वहाँ के लोग बौद्ध बन गए हैं लेकिन वहाँ के राजपुरोहित वैदिक धर्मी यानी हिन्दू ही हैं। स्याम के राजा का राज्याभिषेक प्राचीन वैदिक संस्कारों से वैदिक मंत्रों सहित होता है। प्रत्येक राजा को "राम" पदवी ही दी जाती है। अभी जो उनके राजा गदी पर हैं वे नौवें राम हैं।

स्याम की राजधानी भी अयोध्या उक्फं अयूत्थ्या ही कही जाती थी। किन्तु उसे बहुदेश की सेना द्वारा एक युद्ध में तहस-नहस कर देने के कारण स्यामी लोगों ने वैकांक में नई राजधानी बनाई।

उस वैकांक नगर के मध्य में एक विशाल राम मन्दिर है। उसके परकोटे पर उरली तरफ रामायण प्रसंग के रंगीन चित्र अंकित हैं। किन्तु आजकल मन्दिर के गर्भगृह में राम की मूर्ति न होकर बुद्ध की मूर्ति प्रस्थापित है। वह पन्ने की बनी होने के कारण उसे Emerald Buddha कहते हैं। परकोटे के अन्दर विस्तीर्ण आंगन है। उसके मध्य में मन्दिर है। उसके प्रवेश द्वार पर राक्षसी मुद्रा की पहरेदार यक्ष मूर्तियाँ हैं।

स्यामी भाषा में मन्दिर को बट कहते हैं क्योंकि वहाँ बड़ के वृक्ष होते हैं। बड़ का संस्कृत नाम है बट। बट अरुण, बट देव शिवीद्व (यानी देव

श्री इन्द्र) आदि सागामि देवमन्दिर के नाम होते थे।

ब्रतबन्ध होने पर गुरुगृह में भिक्षा माँगकर विद्याजंन करने की स्मृति में वर्तमान समय में भी कर्मठ कुटुम्बों में युवकों का ब्रतबन्ध होने पर वे गेरुए बस्त्र पहनकर किसी नदी के किनारे पुरोहित के या अन्य गुरु के आश्रम में कुछ दिन बिताते हैं।

स्यामि लोग एक-दूसरे से मिलने पर "सबहुी" कहते हैं। वह स्वस्ति शब्द का विकृत उच्चार है। स्वस्ति का अर्थ है "सु + अस्ति" यानी सब जीम है, ठीक चल रहा है।

स्यामि राजधानी का प्राचीन प्रणाली के अनुसार लम्बा-चौड़ा वर्णन इस प्रकार है—देवदूतों का नगर, अमरपुरी, इन्द्र की रत्नजड़ित चमकती-धमकती बस्ती, शोभायमान मन्दिरों से भरी अयोध्यानरेश की नगरी, राजा के विशाल एवं सुन्दर महलों का नगर, विष्णु और अन्य समस्त देवी देवताओं का निवास स्थान। इन सारे विशेषणों से नगर को सुन्दर, स्वच्छ, आकर्षक और सुरक्षित रखने का ध्येय प्रतीत किया जाता था।

## मलयेशिया

स्याम के दक्षिण में प्राचीन मलाया देश है। मलाया चन्दन का देश कहलाता था। उस देश के नगरों के नाम अधिकतर प्राचीन संस्कृत ही हैं। उसकी राजधानी कोलालम्पुर कहलाती है। वह 'कोलानाम्पुरम्' का अपभ्रंश है। जिससे पता चलता है कि उस नगरी का नाम चोल राजवंश से आया है। मुगाईपट्टानि नाम का दूसरा एक नगर है जो शृंगपट्टण यानी पहाड़ी नगर कहलाता था। तीसरा एक नगर है सेरंबन जो "श्रीरामवन" का अपभ्रंश है। अन्य एक नगर का वर्तमान नाम "पेट्टिलिंगजाया" है जो 'स्फटिकलिंग जायान्' ऐसे संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। स्फटिकलिंग जापान का अर्थ है "महान् स्फटिक का शिवलिंग"। उस नगर के दीचोंबीच एक बड़ा शिवमन्दिर या जिसमें स्फटिक के विशाल शिवलिंग की पूजा होती थी। उस्थानमें उस नगर के मध्यवर्ती भाग में शिवमन्दिर के अवशेष पाए गए हैं। वर्खों ने वहाँ आक्रमण कर सारे मन्दिर नष्ट करके मलाया के बारे लोगों को छल-बल से मुसलमान बनाया? तथापि वहाँ के मुसलमान

बने राजपरिवार में अभी तक श्री, महादेवी, महाश्री, पुत्री, विद्याधरी, राम हुसेन, लक्ष्मण हुसेन आदि प्राचीन वैदिक परम्परा, इस्लामी नामों से जुड़ी हुई है।

मलाया के दक्षिण में जो होरवारू नाम की रियासत है। उसके राजा प्रमुख मुसलमान बनाए जाने के पश्चात् सुल्तान कहलाए। तत्पूर्व उन्हें महाराज कहा जाता था। सन् १६४३-४४ में जो होरवारू के राजप्रासाद में जाने का मुझे अवसर मिला था। तब मेज पर जो लम्बी चादर बिठी हुई थी उसके ऊपर बड़े अंग्रेजी अक्षरों में कशीदाकारी से Maharaja of Johore ऐसे अक्षर निकाले गए थे।

उस महल को स्थानीय भाषा में भी "आस्थान" इस संस्कृत शब्द से ही सम्बोधित किया जाता है। इससे वहाँ की संस्कृत परम्परा की गहराई का पता चलता है। स्थानीय लोगों को प्राचीन संस्कृत परम्परा में Sons of the soil के अर्थ से 'भूमिपुत्र' ही कहा जाता है।

मलाया के सागरतट के एक नगर का नाम मलाक्का है जो मलिकार्जुन शिवलिंग स्थान था। उसी का मलाक्का यह अपभ्रष्ट संक्षिप्त रूप है।

## सिहपुर

मलाया देश के दक्षिणी किनारे के निकट जो द्वीप है उसे सिंगापुर कहते हैं। जो सिहपुर इस संस्कृत नाम का विकृत उच्चार है। प्राचीन वैदिक विश्वसाम्राज्य में अमेरिका से आस्ट्रेलिया तक जाने वाली नीकाएं सिहपुर में रहती थीं। सन् १४६२ में एक अंग्रेज पर्यटक Sir Stamford Raffles जब उस द्वीप पर पहुँचा तो सागर-किनारे एक पहाड़ी के ऊपर उसने एक किला देखा जिसके ऊपर परमेश्वर नाम के राजा का संस्कृत शिलालेख पा। Raffles Memoires नाम के संस्मरण रफल्स साहब ने लिखे हैं, जिनसे ऐसी जानकारी प्राप्त होती है।

मलाया देश में पाए गए ऐतिहासिक अवशेषों के सम्बन्ध में ब्रह्मचारी केलासम् (उफ्स्वामी सत्यानन्द) नाम के महात्मा द्वारा लिखा Glimpses of Malayan History ग्रन्थ भी उपलब्ध है। वे लेखक मेरे अच्छे मित्र थे हैं। एक मोटर दुर्घटना में उनकी मृत्यु हुई।

## इण्डोनेशिया

जावा, सुमात्रा, बाली आदि हजारों द्वीपों का देश इण्डोनेशिया कहलाता है। विश्व में India उक्फ भारत का नाम जितने प्रदेशों से बुझा हुआ है उतना और किसी देश का नहीं। वेस्टइंडीज, ईस्टइंडीज, इण्डोनेशिया इंडोचायना, इंडियन ओशन् (यानि हिन्द महासागर) और अमेरिका में इंडियाना, इंडियानापोलीस आदि नाम इस बात के साक्षी हैं कि भारत का नाम प्राचीन विश्व में सबंत्र गूँजता रहा है क्योंकि विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति की जड़ भारत में थी और विश्व पर शासन करने वाले वैदिक धर्मियों का प्रशिक्षण भारत में हुआ करता था। ऊपर उल्लिखित नामों में इण्डियाना और इंडियानापोलीस नाम यद्यपि आधुनिक हैं परन्तु यह सिद्ध करते हैं कि विश्व पर भारत का शासन मिटकर हजारों वर्ष बीत जाने पर भी अभी तक भारत के नाम की इतनी प्रतिष्ठा बनी हुई है कि आधुनिक नामों में भी भारत के अतीत का वह गौरव प्रतिविम्बित होता रहता है।

बाली द्वीप में तो अभी तक चातुर्वर्णधर्मश्रम पद्धति का हिन्दु धर्म ही प्रतिष्ठित है। वहाँ के पण्डित को पंडा कहा जाता है। बाली में परम्परागत सारे उत्सव, दूषीहार, इत्यत, पर्व आदि अभी तक वैदिक पद्धति से ही मनाए जाते हैं।

## बालों की हिन्दू संस्कृति

भारत से लगभग २५०० मील दूर सागर पार बाली द्वीप में प्राचीन हिन्दु जीवन-पद्धति इसलिए बच पाई है कि वहाँ के ढच यूरोपीय शासकों ने जब वह जल्दी सुन्दर और लुभावनी जीवन-पद्धति देखी तो उन्होंने उसे सुरक्षित रखना चाहा। अतः किसी अन्य धर्म प्रचारकों को उस द्वीप में प्रवेश न करने देने का दूरदर्शी निर्णय ढच शासकों ने लिया। इसी कारण वह वहाँ नीती-माधी, धार्मिक, भावुक, कर्मठ, प्राचीन वैदिक जीवन पद्धति शास्त्र और मुख्य वातावरण में अभी तक अखण्ड चल रही है।

जावा द्वीप की राजधानी जोगजकर्ता के पास प्राचीनकाल के हिन्दु शासकों द्वारा बनाया एक महान मन्दिर है जिसे बोरोविदुर कहते हैं। वह

बुढ़ का वह अपभ्रंश हो सकता है। उस चौकोने मन्दिर में शास्त्र ध्यान-मग्न बुढ़ की संकड़ों प्रतिमाएँ बनी हुई हैं। यद्यपि वरबी हमले के कारण संकड़ों वर्ष पूर्व से इण्डोनेशिया के लोग मुसलमान बनाए गए हैं किरभी उनकी संस्कृति हिन्दू ही टिकी हुई है।

भारत का तेजोमहालय (उक्फ ताजमहल), कांबोज का अंकोरवट और जावा का बोरोविदुर—यह प्राचीन हिन्दू संस्कृति के तीन प्रतिष्ठित स्थान कहे जा सकते हैं।

जावा में प्रंबनन् नाम का नगर है। वहाँ रात्रि की चांदनी के शास्त्र शीतल वातावरण में खुले मैदान में संकड़ों लोग वानर, राजस आदि की वेशभूषा में कई दिन बड़ी धूमधाम से रामलीला मनाते हैं।

इण्डोनेशिया में नाया को भाषाही कहते हैं। महिलाओं को 'वनिता' कहते हैं। इस प्रकार उनकी भाषा संस्कृत प्रचुर है।

## बनिओ

इण्डोनेशिया के उत्तर में बोनियो नाम का बड़ा द्वीप है। वहाँ वस्ती बड़ी विरल है। अधिकतर प्रदेश बड़े-बड़े वृक्षों के बन से ढका हुआ है। उस बन में प्राचीन हिन्दु शासन के अनेक अवशेष अज्ञात विश्वरे पड़े हुए नष्ट होते जा रहे हैं। बोनियो द्वीप के एक हिस्से को सारावाक कहते हैं। द्वितीय महायुद्ध के पूर्व उसका शासक एक गोरा अंग्रेज था। फिर भी उसे 'राजा' ही कहा जाता था। जिससे पता चलता है कि अतीत में वहाँ भारतीय हिन्दू वैदिक राजकुल का शासक होता था।

## ब्रह्मदेश

वर्तमान "बर्मा" नाम प्राचीन ब्रह्मदेश नाम का संक्षिप्त रूप है। विश्व के निर्माता ब्रह्मा से उस प्रदेश का नाम ब्रह्मदेश पड़ा। उस प्रदेश में तीन बड़ी नदियाँ बहती हैं—इरावती, ब्रह्मपुत्रा और चिद्विन्। "इर" संस्कृत पातु से ही प्रेरणा, इरावती, ऐरावत आदि शब्द बने हैं। इन्द्र का सफेद हाथी ऐरावत कहलाता है। वैसे हाथी इसी प्रदेश में पाए जाते हैं। इरावती के इस प्रदेश में विहरने वाले हाथी का नाम ऐरावत हुआ। चिद्विन् नाम "चिन्तनवन" से पड़ा। तपस्यायोग्य इस घने जंगल प्रदेश को

चिन्तनबन कहा गया। ब्रह्मदेश के अन्य नगर भी सारे संस्कृत नाम धारण किए हुए हैं जैसे रंगून, मंडाले, प्रोम, मेकटीला (यानी मिथिला) प्रांगण नाम का एक अन्य प्राचीन नगर है जिसमें अनेक सुन्दर प्राचीन वैदिक मन्दिर बने हुए हैं। ब्रह्मदेश के राष्ट्रपति को "आदिपदि" कहते हैं जो "अधिपति" का अपभ्रंश है।

### विपश्यन् योग ध्यान पद्धति

ब्रह्मदेश में "विपस्सना" नाम की एक योगध्यान पद्धति प्रचलित है। वह "विपश्यन्" संस्कृत चन्द्र का अपभ्रंश है। "विपश्यन्" यानि (परमात्मा) के दृष्टिपथ में देखना। जड़जगत् सम्बन्धी सारे विकल्प त्याग-कर एकाग्रचित्त से परब्रह्म के ध्यान में लीन होकर परमात्मा को देखना या परमात्मा के दृष्टिपथ में अपने-आपको ले जाना, इसे विपश्यन् अवस्था कहते हैं। यह वैदिक योगध्यानपद्धति ब्रह्मदेश में प्रचलित है। आधुनिक समय में कुछ भारतीयों ने उसे फिर भारत में लौटा किया है।

ब्रह्मदेश में होली उसी तरह मनाई जाती है जैसे भारत में। बड़े-बड़े पीपों से पानी निकाल-निकालकर रास्ते पर जाने वालों के ऊपर छिड़का जाता है। ब्रह्मदेश के लोग, जो अभी बौद्ध कहलाते हैं, प्राचीनकाल में अन्य पूर्ववर्ती देशों की तरह पूर्णतया वैदिकधर्मी थे।

### शुण्डा को खाढ़ी

सीता जी का शोध करते समय वानरों के वैमानिकों ने जब सारी पृथ्वी छान भारी तब उन्होंने कुछ विशिष्ट स्थानों को उल्लेख किया। उसमें शुण्डा की खाढ़ी का उल्लेख है। आस्ट्रेलिया खण्ड के उत्तर में स्थित यह खाढ़ी भी शुण्डा ही कहलाती है। इससे पता चलता है कि वैदिक धर्मियों के शासन में किस प्रकार पूरी पृथ्वी का भौगोलिक अध्ययन, निरीक्षण, नामांकन इत्यादि होता रहता था।

### फिलीपीन

फिलीपीन लगभग ५००० द्वीपों का समूह है। यहाँ के लोग अधिकांश द्विसाई बनाए थे हैं। कुछ मुसलमान बनाए गए। अतः यहाँ प्राचीन वैदिक

संस्कृत के लगभग सारे ही चिह्न मिटा दिए गए हैं। किन्तु जब ऊपर-तीव्र, दाएं-बाएं के सारे प्रदेशों में वैदिक संस्कृत थी और कुस्तपूर्व समय में जब वैदिक धर्म के अतिरिक्त विश्व में अन्य कोई सम्भवता थी ही नहीं तो फिलीपीन में भी वही संस्कृत होनी चाहिए। ऐसे निष्कर्ष निकालकर उस दृष्टि से संशोधन करने की पद्धति इतिहासकारों ने अपनाना आवश्यक है। इसी ग्रन्थ में अन्यत्र हमने रामकथा के कुछ अंश फिलीपीन में कैसे पाए जाते हैं, उसका निर्देश किया है। फिलीपीन में विश्वविद्यालय के उपकुल-पति को गुरो करते हैं जो "गुरु" शब्द का ही सम्बोधन है। ऐसे बचे-खुचे सूधम प्रमाणों का भी फिलीपीन की प्राचीन लुप्त-गुप्त वैदिक संस्कृति का पता लगाने में बड़ा महत्व होता है।

### ऑस्ट्रेलिया

विश्व के दक्षिणी गोलांदं भूमि में अन्य खण्डों से कुछ दूर ऑस्ट्रेलिया नाम का भूखण्ड अलग-सा पड़ गया है। उस विशाल खण्ड में अंग्रेज आदि कुछ घोड़े गोरे लोग निवास करते हैं। कहीं-कहीं उस खण्ड के प्राचीन वनवासी लोग भी पिछड़ी अवस्था में रहते हैं। उस जाति का नाम है माओरी। उनकी भाषा तमिल से कुछ मिलती है। अतः हो सकता है कि यहाँ के वह वनवासी लोग प्राचीनकाल में आ बसे तमिलजन ही हों जिनका भारत से सम्बन्ध इसलिए टूटा कि बीच में एक विस्तीर्ण सागर था। आस्ट्रेलिया के सागरतट पर कुछ गहराई में से एक मच्छमार के जाले में एक घण्टी निकल आई। किसी प्राचीन नौका की वह घण्टी थी। उस घण्टी के ऊपर एक तमिल लंका खुदा था। उससे अनुमान लगाया जा सकता है कि भारत की नौकाएँ आस्ट्रेलिया से अमेरिका खण्डों के पश्चिमी तट तक जाती थीं।

जहाजों के बड़ों को आंगन भाषा में "नेवी" (Navy) कहते हैं। वह संस्कृत नौ-नौका-नाव-नाविक आदि वर्ग का ही शब्द है। अनादिकाल से संस्कृतभाषी वैदिक धर्मियों की नावें ही विश्व के सागरों पर संचार करती थीं, अतः वह संस्कृत "नावि" शब्द आंगनभाषा का अंग बन गया।

आस्ट्रेलिया यह आंगन प्रतीत होने वाला शब्द भी "अस्त्रालय" ऐसा शब्द संस्कृत है। महाभारतकाल में जब बर्तमान रूस-अमेरिका की तरह

३३०

कौशल-पाण्डव विविध प्रकार के महासंहारी अस्त्र बनाते थे तो वे उत्तर गोलाढ से दूर के उस खण्ड में अस्त्रों का परीक्षण किया करते थे। परीक्षण के लिए सारे अस्त्र वहाँ भेजे जाते। इसलिए उस भूमि का नाम अस्त्रालय वहाँ, और बारम्बार विष्टले अस्त्रों के विस्फोटों से उस खण्ड की अधिकांश भूमि बीराम अनउपजाऊ बन गई। यदि छह सहस्र वर्ष पूर्व अण्वास्त्र के विस्फोटों का पता लगाया जा सकता है तो आजकल के वैज्ञानिकों ने निजी दृष्टिओं से आजमाना चाहिए कि क्या छह सहस्र वर्ष पूर्व ऑस्ट्रेलिया में अण्वस्त्रों के विस्फोट किए गए थे।

ऑस्ट्रेलिया में प्राचीनकाल में बैदिक संस्कृति थी इसका एक और प्रमाण यह है कि वहाँ के कई माओरी आदिवासी ललाट पर आड़े या खड़े शैवी-बैष्णवी आदि पढ़ति के तिलक लगाते हैं।

उन माओरी लोगों को वहाँ के मूल निवासी जानकर उनका आदर करने की बजाय वहाँ जा बसे गोरे यूरोपीय लोगों ने उन आदिवासियों का उपहास और अबहेलना ही की है। गोरे लोगों के ऐसे बर्ताव की एक यूरोपीय महिला ने भत्संना की है। लेखिका हैं Miss Ernestine Hill जन् १९४२ अंगस्त के Modern Review मासिक में उस महिला ने एक लेख लिखा जिसका शीर्षक या Great Australian Loneliness यानी ऑस्ट्रेलिया के (आदिवासियों) का सूना जीवन। उसमें लेखिका कहती है कि "ऑस्ट्रेलिया के आदिवासियों को बुद्ध या बन्दर समझना एक बड़ा अन्याय है। गम्भीर चेहरा, कुछ बागे निकल आई ठुड़ी, ललाट कुछ पीछे की तरफ झूका हुआ, वे लम्बी उंगलियाँ जो आधुनिक औजार चलाने की आदि नहीं हैं बादि देखकर आधुनिक पाश्चात्य शास्त्रज्ञों ने किया हुआ उन गरीब-बलोल लोगों का मूल्यांकन अयोग्य है। अधिक वारीकी से और समीप से यदि उनका परिचय कोई कर ले तो वह बड़ा भावुक, संगीतप्रेमी और विनोदी स्वभाव का प्रतीत होगा। कई युगों से बेचारा एक द्वीप पर बिछड़ा-पिछड़ा वह व्यक्ति इसलिए घरबार बनाने के चबकर में नहीं पड़ा, क्योंकि यही सदा ही घूप होती है और घर बनाए बगैर ही इसका सारा जीवन कट जाता है।

## भाग के उत्तर-चढ़ाव का ऐतिहासिक सिद्धान्त

कई विद्वान "मू" (Mu), गोड्वन (Atlantis) आदि कई नाट मू-खण्डों का और लुप्त सम्यताओं का उल्लेख करते रहते हैं। हो सकता है कि ऐसी कई सम्यताएं प्रकट हुई हों और नष्ट होती रही हों। व्यक्तिगत मानवी जीवन में जिस प्रकार बाल, योवन और बृद्धावस्था होती है, कभी बड़ा अधिकार, सत्ता, धन, सम्पत्ति होती है तो कभी व्यक्ति नगण्य बन जाता है, वैसे ही उत्तर-चढ़ाव अनेक सम्यताओं के सम्बन्ध में होना भी क्रम प्राप्त ही समझा जाना चाहिए। जन्म और मृत्यु तथा भाग्य के उत्तर-चढ़ाव का नियम चराचर विश्व पर लागू है चाहे वह व्यक्ति हो या समूह।

इस सम्बन्ध में ब्रह्मपुराण (१/२/१६१-६३) का वचन देख—

एतेन क्रमयोगेन कल्पमन्वन्तराणि च ।

सप्रजातानि व्यतीतानी शतशोऽय सहस्रशः ॥

मन्वन्तरान्ते संहारः संहारान्ते च संभवः ॥

इस क्रम के अनुसार हो सकता है कि जो लोग आज पिछड़े और अविक्षित दिखाई देते हैं वे कभी बड़े प्रगत रहे हों। उसी प्रकार यह भी हो सकता है कि जो भूमि आज सागर के तले चली गई है वहाँ कभी मानव बस्ती रही हो और आजकल जहाँ मानव बस्ती है वह भूमि कुछ समय पूर्व जलमग्न रही हो।

वर्तमान युग में ईसाई और इस्लामी पंथों का बड़ा बोलबाला है। एक समय आएगा कि वे दोनों नष्ट हो जाएंगे। इस्लामी परम्परा में ही महंमद पैगम्बर द्वारा स्थापित इस्लाम को १४०० वर्ष पूरे होते ही इस्लाम की अधोगति कही गई है। इस अधोगति का आरम्भ हो गया है।

ऑस्ट्रेलिया के माओरी जमात के आदिवासी का चित्र पृष्ठ २३२ पर The Manual of Geography... पृष्ठ ५५ पर और Long Missing Links ग्रन्थ के पृष्ठ १८५ से उद्धृत किया गया है। उसके माये पर लगा चन्दन का तिलक यह सिद्ध करता है कि यह लोग बैदिक सम्प्रदाय के अनुयायी हैं। उसका चेहरा भारत के तमिल लोगों जैसा ही है। इन लोगों की भाषा तमिल से मिलती है। तमिल भाषा बैदिक संस्कृत से मिलती है।

इन माओरी आदिवासियों की धारणा है कि किसी खेल में पराजित



होकर बैठा दिया गया व्यक्ति जैसे दूसरे दाँद में फिर चुला लिया जाता है वैसे ही एक नीचन के अन्त में भरा हुआ व्यक्ति दुबारा मानव, पशु या बनस्पति के रूप में जन्म लेता है। यह उनकी धारणा उनके वैदिक अतीत का ही परिचय देती है।

### प्राचीन ग्रन्थालयों का नाश

परलोकम्, ज्वालामुखी का दिस्फोट, वाढ़, आग, शत्रु का हमला, दीमक, हकीकी आदि कई कारणों से समय-समय पर ग्रन्थालय और दस्ता-

बोंजों के भण्डार नष्ट होते रहे हैं। अंथेन्स् नगर में पिसिस्ट्रेटस् का बड़ा ग्रन्थालय ईसापूर्व छठीं शताब्दी में जला दिया गया। मेफिस नगर में जगत्पिता के मन्दिर में ताड़पत्रों पर लिखे ग्रन्थों का एक बड़ा संग्रह या वह नष्ट हो गया। सारे विश्व में फैले गुरुकुलों के लिए वैदिक पण्डितों ने अनेक नगरों में विभिन्न विषयों के श्रेष्ठतम् ग्रन्थभण्डार बनाए थे। वे वहाँ का वैदिक शासन टूटने के पश्चात् लूट लिए गए। भारत के बनारस, गया, प्रयाग, नालन्दा, अवन्तिका, काँचीपुरम्, मद्रास, रावलपिण्डी, स्थानेश्वर, लाहौर, मक्का, काबुल आदि कई नगरों की तरह समरकन्द, बुखारा, दमस्कस, केरो, रोम आदि नगरों में भी वैदिक ग्रन्थों के बड़े भण्डार थे। उन प्रदेशों में ईसाई और इस्लामी पंथों का प्रभाव आरम्भ होते ही वे सारे ग्रन्थ जला दिए गए। एशिया माझनर प्रदेश में पेरैम्पस् नगर में दो लक्ष पौधियाँ थीं, उनका क्या हुआ पता ही नहीं चला। कार्येज नगर में ईसापूर्व वर्ष १४६ में रोमन आक्रमकों द्वारा लगाई आग में पाँच लक्ष हस्तलिखित ग्रन्थ जलकर राख हो गए। वह आग सत्रह दिन तक जलती रही। जूलियस सीजर ने इजिप्त पर आक्रमण करने पर अलेक्झेंड्रिया नगर के सात लक्ष हस्तलिखित ग्रन्थों का भण्डार जला दिया। उस ग्रन्थालय में १२० सौण्डों में सैकड़ों लेखकों के नाम और उनकी संक्षिप्त जीवनी अंकित थी। संस्कृत वैदिक शिक्षा का अलेक्झेंड्रिया एक विशाल और प्रसिद्ध अन्तर्राष्ट्रीय केन्द्र था। वहाँ एक साथ १४००० विद्यार्थी पढ़ा करते थे।

फ्रांस देश के Autun नाम के नगर में Bibractis Druids के गुरुकुल में ताड़पत्रियों पर लिखे हजारों ग्रन्थ थे जो रोमन सैनिकों ने नष्ट किए।

चीन देश में सच्चाट् Tsin-She Hwange की आज्ञा से हजारों हस्तलिखितों ग्रन्थों का एक भण्डार आग लगाकर जला डाला गया। उनमें वेद, उपनिषद्, पुराण, रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थ थे।

तुकंस्थान के इस्तम्बूल नगर में तीन लक्ष हस्तलिखित ग्रन्थों का भण्डार जलाया गया। उसमें प्राचीन वैदिक संस्कृत साहित्य ओतप्रोत था।

यह तो कुछ चंद गिने-चुने उदाहरण हैं। हजारों वर्षों के सारे विश्व के इतिहास में ऐसे कितने ही मौलिक ग्रन्थालय नष्ट हुए होंगे। वे ग्रन्थालय

प्राचीन राजाओं की बड़ी उपयुक्त वंशावली थी। विश्व के इतिहास में ऐसी अपार मौलिक सामग्री बार-बार नष्ट होती रही। उसको ध्यान में रखते हुए अन्य अनेक उपलब्ध प्रमाणों की कड़ी तक द्वारा जोड़ते रहने का इतिहासकारों का कर्तव्य होता है।

ऊपर कहे उदाहरण से एक विपरीत घटना भी देखिए कि जहाँ मौलिक ऐतिहासिक सामग्री जान-बूझकर नष्ट करा दी गयी। सन् १५४६ में एक ईसाई पादरी Diego de Landa को मेकिस्को देश में ताड़पत्री पर लिखा एक दस्तावेज मिला। उसे रखना बेकार है ऐसा सोचकर उसने वह जला डाला। काफिरों के दस्तावेजों के प्रति उसे बड़ा तिरस्कार था। कुछ वर्ष के पश्चात् उसका भत परिवर्त्तन हुआ। उसकी पदोन्नति होकर वह अब Bishop कहलाने लगा। वे दस्तावेज़ जला देने का उसे बड़ा पश्चाताप् हुआ। आगामी पीढ़ियों को उसने अतीत के मौलिक ज्ञान से बिना कारण बंचित किया था। तथापि इस पश्चाताप् का क्या उपयोग? मौलिक दस्तावेज तो नष्ट हो चुके थे। मुसलमान और कृस्तिओं ने धर्माधिता से किस प्रकार अतीत का इतिहास नष्ट किया इसका यह एक लाभणिक उदाहरण है।

### इतिहास का अभाव क्यों?

रामायण, महाभारत, भगवद्गीता, वेद, उपनिषद् आदि ग्रन्थ नष्ट इसलिए नहीं हो सके कि उनकी प्रतियाँ घर-घर में उपलब्ध थीं और वे ग्रन्थ हजारों व्यक्तियों को कण्ठस्थ भी थे। अन्य दस्तावेजों का ऐसा नहीं था। उनकी तो केवल एक-एक, दो-दो प्रतियाँ ही कहीं-कहीं होती थीं। अतः यह अनुमान करना कि प्राचीन वैदिक संस्कृति में लोग केवल धार्मिक साहित्य ही लिखकर रहते थे, किन्तु इतिहास या अन्य शास्त्रीय वाङ्मय नहीं लिखते थे, यह निष्कर्ष निकालना अयोग्य है।

इस प्रकार का नाश समय-समय पर होता रहना अटल बोखदा है। जैसे किसी घड़ी को पीछे करके दुबारा वही समय आंका जाता है। वैसे ही पक्ता है कि विधाना बार-बार सम्प्रताएँ नष्ट कर देता है ताकि नई पीड़ी को ऐसा लगे कि विश्व परमानन्दी जीवन अभी-अभी नया-नया ही आरम्भ

जल जाने से अनादिकाल से विश्व में फैली वैदिक संस्कृति का इतिहास जनसमृद्धि से नष्ट हो जाना कोई आश्चर्य की बात नहीं। ईसाई और इस्लामी प्रचारकों ने निजी पंथ को विश्व की जनता पर धोपने के लिए प्राचीन वैदिक देवालय, प्रन्थालय, विद्यालय आदि सारे संस्कृति केन्द्र नष्ट करने की पराकार्षा की।

### रोम साम्राज्य का इतिहास

एक तुर्की सुल्तान के जनानखाने में एक दिन आग लगी। उस समय जो भगदड़ मची उसमें स्थानीय फैंच दूतावास का एक कर्मचारी था। जो हाथ लगा वह लेकर लोग इधर-उधर भाग रहे थे। आग की लपटों के धुआँ मिश्रित उस भीषण प्रकाश में एक व्यक्ति के हाथ लगे एक बड़े मोटे ग्रन्थ का शीर्षक स्पष्ट दिखाई दिया। वह Titus Livius द्वारा लिखित रोम साम्राज्य का इतिहास था। उन दिनों भी वह इतिहास बड़ी कठिनाई में प्राप्त होता था। कई लोगों ने उसका केवल नाम ही सुना था किन्तु वे ग्रन्थ को प्राप्त नहीं कर पाए थे। फैंच कर्मचारी ने उस तुर्की मुसलमान से वह ग्रन्थ माँगा। उस मुसलमान ने उसकी बड़ी ऊँची कीमत माँगी। कोई अन्य चारा न होने से उस फैंच कर्मचारी ने वह कीमत देना स्वीकार किया किन्तु उसके पास उतनी रकम नहीं थी, अतः उसने अगले दिन उस तुर्की मुसलमान को मिलना चाहा। किन्तु उस मुसलमान का पता पूछने से पूर्व ही उस ऊँचेरी रात में और आग की भगदड़ में दोनों एक-दूसरे से विछूँड़ गए और मौलिक इतिहास की एकमेव प्रति देखते-देखते हाथों से निकल गई। हो सकता है कि रोम नगर के राम साम्राज्य के वैदिक परम्परा की बड़ी महत्वपूर्ण जानकारी उसमें थी। Titus Livius नाम स्वयं “दैत्यस् लव ईश” ऐसा वैदिक परम्परा का संक्षेप है।

लगभग १५० वर्ष पूर्व Champollion नाम के एक फैंच व्यक्ति ने Turin नगर के म्युजियम के भण्डार कक्ष में रखे हुए कुछ फटे-टूटे कागजों के सम्बन्ध में कुनूहलस्वरूप जानना चाहा। उने उत्तर मिला कि वे तो ऐसे ही रुपी कागज हैं। तबापि Champollion ने कुछ टुकड़े जोड़कर उनके क्षण की लिखाई पढ़ी। तब उसे बड़ा आश्चर्य लगा कि वह तो ईजिप्ट के

हुआ है। ऐसी छिन्न-भिन्न घटनाओं की ऊँच-नीच से इतिहासकारों को नहीं सावधानी से छोटे-छोटे प्रमाणों की संगति लगाते-लगाते अतीत का धूंधला इतिहास साकार करना पड़ता है।

उदाहरणार्थ २५०० वर्ष पूर्व Democritus नाम के एक ग्रीक खगोल ज्योतिषी ने प्रायः दूरबीन के बिना ही अनुमान लगाया कि आकाशगंगा में असंख्य तारिकाएँ हैं। अठारहवीं शताब्दी में दूरबीन से आकाशगंगा का निरीक्षण करके फर्म्युसन नाम के अंगल शास्त्रज्ञ ने भी वैसा ही निष्पत्ति निकाला। इस उदाहरण से यह प्रतीत होता है कि यन्त्र, औजार आदि जड़ सामयी से मानवी तकंशक्ति कहीं अधिक प्रभावशाली है।

प्राचीनकाल से विभिन्न देशों में नष्ट किए गए भण्डारों का ऊपर उढ़त व्यौरा Tom Andrews द्वारा लिखित We are not the first नामक ग्रन्थ के पृष्ठ २०, २१ और २२ से लिया गया है। उस ग्रन्थ में लेखक ने स्पष्ट किया है कि जिस प्रकार की शास्त्रीय प्रगति पर वर्तमान पीढ़ी को गई है वैसी ही शास्त्रीय प्रगति या उससे भी अधिक प्रगति के युग अतीत में भी बीत चुके हैं।

### जापान का वैदिक अतीत

आजकल किसी भी देश का अधिकृत सरकारी इतिहास ढाई या तीन हजार वर्ष तक ही सीमित रहता है जबकि मानव का इतिहास करोड़ों वर्ष का होना चाहिए। उसी प्रथा के अनुसार जापान देश भी निजी इतिहास के बल २५०० वर्ष का ही बतलाता है। अतः सरकारी स्तर पर जापान का इतिहास पढ़े हुए अन्य देशों के बिद्वान भी यह कल्पना कर बैठते हैं कि जब स्वयं जापानी बिद्वान और सरकार जापान का इतिहास के बल २५०० वर्ष का बतलाते हैं तो वह गलत कैसे हो सकता है? इसी से हम पाठकों को सावधान करना चाहते हैं कि प्रत्येक देश की सरकार, जो निजी देश का इतिहास कहती रहती है, उसे कभी अधिकृत या प्रामाणिक नहीं मानता चाहिए क्योंकि सरकारी बन्धनों में बंधे बिद्वान निष्पत्ति या स्वतन्त्र नहीं होते। मारत का ही उदाहरण न्हें। ताजमहल शाहजहाँ द्वारा बनाई कर नहीं अपितु एक प्राचीन तेजोमहालय शिवमन्दिर है यह हमने पञ्चीस वर्षों

से भरपूर प्रमाणों द्वारा सिद्ध कर रखा है तथापि न तो स्वयं भारत सरकार और न ही सरकारी तबके का एक भी भारतीय बिद्वान उस सत्य को प्रकट हूप से मानने के लिए तैयार है। पराए देशों के सरकारी बिद्वान भी भारत के सरकारी इतिहासिक दृष्टिकोण से विभिन्न मत प्रकट करने का कभी साहम नहीं करते। अतः सत्यप्रेरी संशोधक को न तो सरकारी प्रणाली के इतिहास पर कभी विश्वास करना चाहिए और न ही विविध पन्थों और संस्थानों द्वारा प्रस्तुत इतिहास पर ही विश्वास करना चाहिए। प्रत्येक कथन की स्वतन्त्र और निष्पत्ति रूप से जाँच करना आवश्यक होता है।

जापान देश आज भले ही एक स्वतन्त्र बौद्धधर्मी देश कहलाता हो किन्तु कृतयुग से महाभारतीय युद्ध तक वहाँ भी वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा ही थी। महाभारतीय युद्ध लगभग ५८०० वर्ष पूर्व हुआ था। उस युद्ध में हुए संहार के कारण वैदिक-शासन, वैदिक समाज-पद्धति और गुरुकुल-शिक्षा समाप्त होने के कारण पृथ्वी के अन्य प्रदेशों की तरह जापान भी विछड़-पिछड़ गया। अंगल भूमि जैसे ही जापान की भूमि द्वीप समूह होने के कारण वह रूस, यूरोप, अफ्रीका, अमेरिका, आस्ट्रेलिया आदि विस्तीर्ण खण्ड प्रदेशों से अलग-थलग पड़ गया। अतः उसमें जनजीवन प्रगत और प्रवाही न रहते हुए टूटा-फूटा-सा ही रह गया। इसी कारण बौद्ध धर्म के सूत्र को पकड़कर ही जापानी लोग निजी इतिहास कुछ कह पाते हैं। किन्तु इसका अर्थ यह नहीं समझना चाहिए कि बौद्ध धर्म अपनाने से पूर्व जापानियों का कोई इतिहास ही नहीं था।

**निहॉन**—जापानी लोग निजी देश को निष्पांत कहते हैं जो निपुण इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। जापानी भाषा को निहॉनगो कहते हैं जिसका अर्थ है निष्पान की भाषा। 'गो' यह भाववाचक धातु भी संस्कृत ही है।

**हिरोहिटो**—जापानी सम्राट का नाम हिरोहिटो 'सूर्यसूत' या 'सुरसुत' इन संस्कृत शब्दों का अपभ्रंश है। 'स' का उच्चार कई स्थानों पर 'ह' किया जाता है। वैसा ही यहाँ भी हुआ है। प्राचीन सूर्यवंशी जातियों की परम्परा के अनुसार जापानी राजकुल भी सूर्य देवता से निजी उद्गम मानता ही है। अतः सूर्यसूत नाम बनता है। सुरसुत का अर्थ है 'देवपुत्र'। वह भी साथ ही है।

जापानी सम्राट से प्रथम मन्त्री भी बात करे तो वह सम्राट की ओर से अंग्रेज नहीं मिलता। भूमि पर ही दृष्टि रखते हुए सम्राट के केवल शब्द सुनना वह जापानी शिष्टाचार है। सम्राट सूर्य का अवतार होने से उसके चलु का तेज दूसरों को अन्धा कर देगा, अतः सामान्य व्यक्ति को सम्राट की दृष्टि से दृष्टि नहीं मिलानी चाहिए ऐसा जापानी शिष्टाचार है। इस प्रथा का इतिहास में एक बड़ा लाभ यह है कि सम्राट की आज्ञा प्रत्यक्ष परमेश्वर के ही शब्द मानकर उनका उल्लंघन करने की चेष्टा कोई जापानी कभी नहीं करता।

वैदिक मनु स्वयं सूर्य पुत्र थे और मनु से ही सारे मानव हुए। इस दृष्टि से जापानी राजकुल की उत्पत्ति सूर्य से माना जाना जापान की वैदिक परम्परा ही मिठ करती है।

**लिपि**—जापानी लोग चीनी लोगों की तरह ऊपर से नीचे चित्रलिपि लिखते हैं, यानी वर्णमाला नहीं होती। प्रत्येक वस्तु के चिह्न होते हैं। अतः चीनी और जापानी लोग जब किसी विदेशी का नाम लिखना चाहते हैं तो उन्हें वे सारे चिह्न लिखने पड़ते हैं जिनके चित्रों का उच्चार उस नाम के सदृश होता हो। इससे बड़ी असुविधा होती है। कई उच्चार ठीक नहीं लिख जाते थे। कभी घोटाला हो जाता कि जो लिखा है वह कोई नाम है या वस्तुवाचक शब्द है। अतः जापानियों ने वैदिक वर्णमाला के बारह खड़ी से केवल पाँच वर्णों के पाँच-पाँच उच्चार लेकर उन्हें काताकाना वर्णमाला कहा है। उदाहरणार्थ उन्होंने था-थी-थू-थे-थो; मा-सी-सु-से-सो ऐसे पाँच अक्षरों से पाँच-पाँच ही रूप लिए हैं। जापानी लोग उन २५ अक्षरों से ही सारे नाम लिखने का काम जला लेते हैं। आवश्यकता पड़ने पर जापानियों को वैदिक वर्णमाला के पाँच उच्चारों का आनंद लेना पड़ा। मूलतः उनकी परम्परा वैदिक होने से ही उन्हें वैदिक वर्णमाला के पाँच-पाँच अक्षर भारत से ले ले पड़े।

**भाषा**—विशिष्ट उच्चारण पद्धति के कारण चीनी और जापानी भाषा भी ही महाद्वय-पूर्णता भिन्न लगती हो किन्तु उन शब्दों के मूल अर्थों के बीच अंतर देने पर वे महान् भूतक ही दिखेंगे। सवामि भाषा की वर्चा करते समय हमने इस मुद्रे का स्पष्टीकरण किया।

जापानी लोग 'श्री' या 'माहव' के अर्थ में 'सन्' शब्द नाम के अन्त में उमी प्रकार लगाते हैं जैसे भारतीय लोग 'दिवाकरजी' या 'प्रभाकर साहव' कहते हैं। जापानी लोग कहेंगे मिकिमाटो सन् या फूजीवारा सन्। सन् यह सम्म शब्द का अपभ्रंश है। सीधे-सादे, समझदार, दयालु, सरल, विनम्र स्वभाव का शोतक 'सन्' शब्द होता है जैसे ईसाई लोग सेन्ट डेनिस्, सेन् मायकेल या सेन्ट पैट्रिक कहते हैं।

**का ? प्रश्नार्थक अक्षर**—जापानी भाषा में प्रश्नार्थक अक्षर 'का ?' होता है। जैसे 'सो देस् का ?' यानी 'ऐसा है क्या ?' यह संस्कृतमूलक ही है। संस्कृत प्रश्नार्थक शब्द 'किम्' है। जैसे 'इत्थं अस्ति किम् ?' यानि 'ऐसा है क्या ?' हिन्दी का प्रश्नार्थक अक्षर है "क्या ?"

**ओजी**—जापानी लोग दादा को 'ओजी' कहते हैं। मराठी भाषा में दादा के लिए 'आजा' शब्द है। रामचन्द्र जी के दादा (यानी दशरथ के पिता) 'अज' थे। उन्हीं 'अज' से मराठी में 'आजा' और जापानी में 'ओजी' यह दादावाचक शब्द बने हैं। संस्कृत उच्चार जापानी भाषा में विकृत बनने का एक विशिष्ट कारण यह भी है कि संस्कृत में प्रत्येक वर्ण के बारह उच्चार हैं जबकि जापानी भाषा में प्रत्येक वर्ण के केवल पाँच ही उच्चार हैं। अतः 'क' के बजाय जापानी लोग 'कु' उच्चार करते हैं।

**उदयमान सूर्य का ध्वज**—एक सफेद चौकोर वस्त्र के बीच में एक नाल सूर्य गोल यह जापानी ध्वज की आकृति होती है। वह गोल लाल चिह्न उदयमान सूर्य का प्रतीक है। भारत के सूर्योदय के क्षितिज पर स्थित जापान देश ध्वज पर अरुण सूर्यविम्ब होना उस देश की वैदिक परम्परा का प्रमाण है।

**शिंटोइश्म (Shintoism)**—जापानी लोग बीढ़ होते हुए भी बोढ़ घर्म में भी प्राचीन एक शिंटो आचार-प्रणाली का श्रद्धापूर्ण पालन करते हैं। Shintoism यह 'सिन्धुइश्म' (Sindhuism) यानी सिन्धु-पद्धति उर्फ हिन्दु जीवन-प्रणाली का ही अपभ्रंश है। Sindhu-ism या Hindu-ism आदि शब्दों में जो ism अन्त्यपद है वह 'स्म' इस संस्कृत शब्द का 'इस्म' ऐसा विकृत उच्चार हुआ है।

जापान का बोद्धधर्मी होना ही उसके पूर्ववर्ती हिन्दुत्व का प्रमाण है।

जो जमातें या देश बोद्धधर्मी बने वे तत्पूर्व सारे हिन्दु थे। बोद्ध पहले हिन्दु थे। शाक्यमुनि सिद्धार्थ गौतमबुद्ध एक सीधा-सादा हिन्दु साधु था। उनमें न ही कभी हिन्दु धर्म का त्याग किया और न ही कोई दूसरा धर्म स्थापन किया। जन्म से मृत्यु तक सिद्धार्थ हिन्दु ही रहा। किन्तु राजसी जीवन त्यागकर साधु बन जाने पर सिद्धार्थ के त्याग से प्रभावित लोग उसके व्यक्तिगत अनुयायी बन गए। विदेशों में भी जब सिद्धार्थ के अपार त्याग का बोलबाला बढ़ा तो लोग अपने आपको उसके अनुयायी कहने लगे। अतः ऐतिहास की इटिंग से पाठकों को यह समझ लेना आवश्यक है कि जो लोग पहले वैदिकधर्मी थे वही आगे चलकर बोद्धपन्थी कहलाए।

टाका कामु नाम के एक जापानी विद्वान ने सन् १६१० के भारत-जापान संघटन संस्थान के जनवरी मास के अंक में एक लेख लिखा जिसका शीर्षक था What Japan owes to India यानी जापान ने भारत से क्या कुछ निया? उसी अंक में साधु दायतो शिमाभी नाम के दूसरे जापानी विद्वान का भी लेख है जिसका शीर्षक है India and Japan in Ancient Times यानी प्राचीन समय के भारत और जापान। इन दोनों लेखों में कहा गया है कि प्राचीन युग में कई भारतीय जापान में आते रहे क्योंकि वहाँ मात्रा में भारतीय लोग चीन जाया करते और वहाँ से जापान के प्रति प्रस्थान करते। एक बार चम्पा प्रदेश से होते हुए दो भारतीय पण्डित जापान के ओसाका नगर में दाखिल हुए। वहाँ से वे नारा नाम के नगर में गए। वहाँ उन्हें अन्य एक भारतीय पण्डित मिला। उन तीनों ने जापानियों को संस्कृत की शिक्षा दी। नारा में एक आश्रम और उन लोगों की समाधि अभी तक बनी हड्डी है और उस पर उन पण्डितों के कार्य की प्रशस्ति अंकित है। जापान के ऐतिहासिक दस्तावेजों में उल्लेख है कि दो भारतीयों ने जूनाई, ७२६ में और सन् ८०० के अप्रैल महीने में जापानियों का कपाम से विचरण कराया।

अपर उल्लिखित व्यक्तियों के पूर्व हजारों भारतीय जापानी द्वीपों में बसते-आते रहते थे। जिनका उल्लेख ऊपर आया है वे तो कुछ आधुनिक काल के भारतीय थे। उनसे कई गुना अधिक भारतीय बोद्धकाल में पूर्व जापान बसते रहे। उनका उल्लेख अब उपलब्ध नहीं क्योंकि विश्व में प्राचीन-

काल के उल्लेख नष्ट होते रहते हैं। जैसे बहुसंख्य व्यक्तियों को उनके पर-दादा का नाम तक अज्ञात रहता है।

'कृष्णवन्तो विश्वं मायंम' इस आदेश को ध्यान में रखकर भारत के पण्डित और उनके सहायक, विश्व के हर प्रदेशों में जाकर शिक्षा, समाज-सेवा आदि का कार्य अनादिकाल से अविरल करते रहे हैं। उस समय संस्कृत ही विश्वभाषा थी और सर्वत्र वैदिक समाज-व्यवस्था ही थी। भाषा-पंथ आदि के भेद महाभारतीय युद्ध के पश्चात् उत्पन्न होने लगे।

**मुसमुशी**—कोई जापानी जब दूरभाष द्वारा किसी अन्य व्यक्ति से सम्पर्क करता है तो 'हनो' के बजाय 'मुसमुशी' कहकर दूसरे व्यक्ति को सम्बोधित करता है। संस्कृत "महाशय" या अंग्रेजी "Mr." शब्द का उस 'मुसमुशी' उद्गार में भाव होता है। भारत के बंगाल प्रान्तीय लोग 'महाशय' का उच्चार 'मोशाय' करते हैं। जापान उसी दिशा में और पूर्व की तरफ होने के कारण "मोशाय" का अपभ्रंश जापान में "मुसमुशी" हो गया है।

**अन्त्यक्रिया**—जापानी लोग वैदिक परम्परा के अनुसार मृतकों का दाह-संस्कार ही करते हैं। मृत व्यक्ति के शव के आगे या उसको राख और अस्थि आदि अवशेषों के आगे दीप जलाकर, प्रसाद रखकर, घण्टानाद के साथ ऊंके साथ मन्त्रोच्चार करने की जापानी-प्रथा है। मृत व्यक्ति की घर पका हुआ भोजन अर्पणकर उसे विदा किया जाता है।

**जापान में नवरात्रि उत्सव**—दशहरा के पूर्व के तीन दिन वैदिक परम्परा में नवरात्रि पूजा मनाई जाती है। नवरात्रि से पूर्व का जो कृष्ण पक्ष होता है उसमें सारे मृत-पूर्वजों का शादृ किया जाता है। उस कृष्ण पक्ष में कोई नया या शुभ कार्य प्रारम्भ नहीं किया जाता।

मृतकों के शादृ का वह पखवाड़ा और तत्पश्चात् देवी की नवरात्रि पूजा यह दोनों विधि अनादिकाल से सारे विश्व में मनाई जाती रही है।

कृस्ती लोगों में जो All Souls Day कहलाता है वह उसी शादृ के पखवाड़े का एक दिवसीय अवशेष है।

कृस्ती बने हुए प्रदेशों में Mother Goddess यानी अम्बा (चण्डी भवानी, दुर्गा, पार्वती) की पूजा होती थी। उसी को लैटिन भाषा में

Mater Dei जानी मातृदेवी इस संस्कृत नाम से ही जाना जाता था।  
संस्कृत शब्द 'मातृर' है।

जापानियों का हीना मातमुरी यह गुड़ियों का उत्सव उस नवरात्रि उत्सव का ही लाभुनिक अवशेष है। प्राचीनकाल में भारत जैसा ही वह स्थियों का उत्सव होता था किन्तु आधुनिक युग में वह सारे कुटुम्ब का उत्सव बन गया है।

राजा, दरबारी, नौकर-चाकर, पशु-पक्षी आदि की छोटी गुड़ियों जैसी प्रतिमाएं हर घर में बजसे में रखी हुई होती हैं। वे इस उत्सव के दिनों में निकालकर सोपान की तरह ऊपरसे नीचे विविध श्रेणियों में रखकर उनकी एक आकर्षक झाँकी हर घर में बनाई जाती है। उन गुड़ियों को तरह-तरह के आकर्षक रंगीन वस्त्र पहनाए जाते हैं। घर की स्त्रियाँ अच्छी वेशभूषा में उस झाँकी के सम्मुख इष्टमित्रों का स्वागत कर उन्हें तीर्थ प्रसाद देती हैं। भारत में भी नवरात्रि में ऐसी ही झाँकियाँ करके अड़ोसी-पड़ोसी, इष्ट-मित्र, सगे-सम्बन्धी आदि सबका आगत स्वागत किया जाता है।

**हनुमान जयन्ती**—भारत में हनुमान जयन्ती लगभग अप्रैल के महीने में पड़ती है। जापान में सन् १९८२ में वही उत्सव अप्रैल की द तारीख को मनाया गया। भारत में भी उस उत्सव की उस वर्ष में वही तारीख थी। जापानी लोग उस उत्सव को 'हनुमत श्री' का उत्सव कहते हैं। 'हनुमतश्री' उक्त 'श्री हनुमान' संस्कृत वचन ही है। जापानी-परम्परा में कई नामों के अन्त में सम्मानजनक 'श्री' बक्सर जोड़ा जाता है।

जब हनुमान का उत्सव जापान में मनाया जाता है तो जापान में अवश्य ही रामायण की कथा भी किसी-न-किसी रूप में होनी ही चाहिए। संशोधकों को उसका पता लगाना चाहिए।

**जापान की द्वन्द्व-युद्ध पद्धतियाँ**—प्राचीनकाल में द्वन्द्वयुद्ध की पद्धति थी। जब दो व्यक्ति मेलजोल से रह नहीं पाते थे और एक-दूसरे से अलग भी जान्ति से रह नहीं पाते थे तो वे एक-दूसरे से व्यक्तिगत लड़ाई करते थे जिसे द्वन्द्वयुद्ध कहा जाता था। इस प्रकार का युद्ध भीम और जरासंघ तथा भीम और कीचक में हुआ था, यह हम महाभारत में पढ़ते हैं। इस प्रकार के द्वन्द्व-युद्ध में या यदि अपने पर अचानक कोई हमला करे तो निजी

संरक्षण कैसे करना इस सम्बन्ध में जापान में तीन द्वन्द्व युद्ध पद्धतियों के नाम सुने जाते हैं। वे हैं जुडो (Judo), जुजुत्सु और कराटे। ये तीनों नाम संस्कृत हैं जिनसे पता चलता है कि वैदिक गुरुकुलों में शिष्यों को आरम्भका का और द्वन्द्व-युद्ध का प्रशिक्षण दिया जाता था।

जुडो (Judo) यह युद्ध का अपभ्रंश है। युद्ध का अपभ्रंश जुद हुआ और जुद का उच्चार जुडो किया जाने लगा।

'जुजुत्सु' यह युयुत्सु शब्द का अपभ्रंश है। संस्कृत शब्द युयुत्सु का अर्थ है युद्ध की इच्छा करने वाला। गीता के आरम्भ में ही 'धर्मक्षेत्रे कुरुक्षेत्रे समवेता-युयुत्सवा:' वचन में 'युयुत्सु' शब्द आया है।

'कराटे' शब्द करहस्त का अपभ्रंश है। खाली हाथ व्यक्ति पर एक-एक कोई हमला करे तो वह अपने आपको कैसे बचाए, इस प्रकार के आरम्भका के प्रशिक्षण को कराटे कहा जाता है।

२२

## चीन का वैदिक अतीत

चीन देश का विस्तीर्ण प्रदेश, उमकी विशाल जनसंख्या और चीनी भाषा के टुग-लिंग-फुग आदि विशिष्ट प्रकार के उच्चारणों के कारण सामान्य लोगों की ऐसी धारणा रहती है कि चीन की कोई निजी विशिष्ट सम्बन्धता होगी। अर्बाचीन संशोधन पढ़ति में एक बड़ा दोष यह है कि उनमें उल्लिखित धारणा जैसी अन्य अनेक घटनाओं को जाँच-पड़ताल के बिना ही सही मान लिया जाता है। उदाहरणार्थं भारत में आजकल कई विद्वान चीनी भाषा और संस्कृत विषय लेकर कालिज से पदवी प्राप्त कर लेने पर भी, चीनी भाषा और संस्कृत में कोई समानता होगी या चीन में कभी वैदिक संस्कृत होगी, इन बातों की कल्पना भी नहीं कर पाते। और तो और चीनी भाषा का संस्कृत से और चीनी जीवन का वैदिक संस्कृत से कोई सम्बन्ध हो ही सही सकता ऐसी कलिजीय अल्पशिक्षा से उनकी दृढ़ भावना बनने के कारण वे कभी इस सम्बन्ध में किसी प्रकार का शोध-कार्य करने का विचार नहीं मन में नहीं लाते।

विश्व के अन्य प्रदेशों की तरह महाभारतीय युद्ध तक चीन में भी वैदिक जीवन-प्रदृष्टि और संस्कृत भाषा ही थी। इसी कारण महाभारत आदि प्राचीन वैदिक ग्रन्थों में चीन का बार-बार उल्लेख होता है।

### हिन्दु प्रथा को ही बौद्ध प्रथा नाम प्राप्त हुआ

चीन का बौद्ध-धर्म इसका एक प्रमाण है। बौद्ध-पन्थ वैदिक परम्परा की केवल एक शाखा है। जो देश वैदिक-प्रणाली का जीवन बसार करते हैं

वही बौद्ध-पन्थी बने।

प्रचलित धारणा के अनुसार शाक्यमुनि गौतमबुद्ध का काल, ईसापूर्व छठीं शताब्दी समझा जाता है। किन्तु पाश्चात्य विद्वानों ने संकुचित कल्पनाओं के आधार पर भारतीय इतिहास की प्राचीनता में मनमानी कॉट-छाँट की। भारतीय इतिहास की नवंकर भूलें (Some Blunders of Indian Historical Research) शीषंक ग्रन्थ में हमने विविध प्रकरणों में उस विषय का विश्लेषण कर यह दर्शाया है कि आद्य शंकराचार्य, बन्द्रगुप्त मौर्य और बुद्ध का काल लगभग १३०० वर्ष पीछे ले जाने की आवश्यकता है।

राजकुल का आराम छोड़कर सिद्धार्थ ने जब घोर तपस्या कर एक भिक्षु का जीवन अपनाया तो तत्कालीन विश्व की जनता इतनी प्रभावित हुई कि अनेक देशों के लोग सिद्धार्थ को बुद्ध कहकर उसकी प्रतिमाएँ पूजने लगे और अपने आपको उसका अनुयायी मानने लगे।

भारत के अनेक राजकुमारों में से एक के भिक्षु बनने पर विश्व के विभिन्न प्रदेश के लोग उसके अनुयायी कहलाने लगे। इससे एक महत्वपूर्ण निष्कर्ष यह निकलता है कि उन देशों में सर्वंत्र हिन्दु मन्दिर और वैदिक मठ थे। उन मठ और मन्दिरों में जब भिक्षु बने राजकुमार सिद्धार्थ के सर्वंत्र संगपरित्याग की वार्ता पहुँची तो सारे ही गद्गद हो उठे और बुद्ध को नौवों अवतार मानने लगे। इससे पाठक यह न समझें कि विश्व के लोगों ने वैदिक धर्म छोड़कर बौद्ध धर्म अपनाया। शाक्यमुनि गौतमबुद्ध ने कोई धर्म स्वा न किया ही नहीं। बुद्ध स्वयं एक वैदिक भिक्षु था। उसका नाम वैदिक लोगों द्वारा ही आदरणीय माना गया। वैदिक धर्म में जैसे कबीर, तुलसीदार, सूरदाम, नरसिंह भगत, एकनाथ, नामदेव, तुकाराम, रामदास, मीराबाई, आद्य शंकराचार्य आदि अनेक सन्त-महात्मा हुए वैसा ही गौतम बुद्ध हुआ। अतः आज जिस-जिस प्रदेश के लोग अपने-आपको बौद्ध कहते हैं वे वास्तव में बुद्ध से प्रभावित हिन्दु, आद्य, वैदिक, सनातनधर्मी ही लोग हैं। अतः जो अध्यापक, प्राध्यापक या पीठाधीश आदि व्यक्ति बौद्ध पन्थ को वैदिक धर्म से अलग मानते हैं या भिन्न बतलाते हैं वे स्वयं भूलकर दूसरों को भी मुला रहे हैं।

## गणेश

तथा कमित बौद्धपन्थी इनसे पर भी चीनी लोग वैदिक देवताओं का पूजन करते ही रहे। वैदिक धर्म की यही तो विशेषता है कि वैदिक, सनातन, आद्य, हिन्दु धर्म का अनुयायी किसी भी अच्छे गुणी देवता या व्यक्ति का आदर करने के लिए स्वतंत्र होता है। चीनी भाषा की विशिष्ट उच्चार पद्धति के कारण अनेक वैदिक देवताओं के नाम वहाँ बदल गए हैं। चीन में गणेश की पूजा होती रही है किन्तु चीन और जापान में गणेश को कांगिजेन कहते हैं। चीन में शिवजी की पूजा भी होती थी। स्थान-स्थान पर वैदिक देवताओं के ब्रेक मन्दिर होते थे।

*Ideals of the East* नामक ग्रन्थ में पृष्ठ ११३ पर, ग्रन्थ लेखक जोकाकुरा ने लिखा है कि "चीन का धर्म और संस्कृति निःसन्देह हिन्दु स्रोत की है। एक समय था कि लोयंग प्रान्त में ही ३००० हिन्दु साधु और दस सहस्र भारतीय कुटुम्ब बसे हुए थे जो वैदिक धर्म, संस्कृति और कला को बराबर बना रहे थे।

## चीन की लंका

*Journal of the Royal Asiatic Society*, १९६५, के खण्ड ६ के पृष्ठ ४२५ पर ड्यूफेसर G Phillips का लेख है जिसमें वे कहते हैं कि "भारत और चीन का सागर मार्ग से सम्पर्क बहुत प्राचीन है। ईसापूर्व ६० में नौकाओं से चीन में पहुँचे भारतीयों ने चीन में लंका नाम की बस्ती स्थापित की जो Kias-Tehoa सागर तट पर बनी थी। वहाँ पहुँचे भारतीयों की नौकाओं के अग्र पर कल्पतरु नाम के ग्रन्थ में दिए वर्णनानुसार विविध पशु या पक्षियों के आकार बने हुए थे। 'युक्ति कल्पतरु' प्राचीन भारतीय शिल्पकला का एक ग्रन्थ है। उसमें वर्णित विविध आकार की प्राचीनकालीन थीं छोटी-बड़ी नौकाएं कहीं-कहीं पाई गई हैं।"

काउण्ट चिर्नॉलस्ट्रिडर्ना ने लिखे The Theogony of the Hindus ग्रन्थ के पृष्ठ ८१ पर उल्लेख है कि "यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि चीन का असं भारतोद्भव है।"

## भारत की कला का चीन पर प्रभाव

अंग्रेजों के शासन में मुम्बई और कलकत्ता के सरकारी कला विद्यालयों के प्राचार्य E. B. Havell नाम के एक अंग्रेज व्यक्ति थे। उन्होंने लिखा है कि ईसवी सन् के आरम्भ के वर्षों में चीन की चित्रकला का स्फूर्तिस्थान भारत ही था। वही चीनी चित्रकला उन्हीं से १३वीं शताब्दी तक विश्व में अप्रसर रही। चीन तथा कोरिया द्वारा भारतीय चित्रकला ने जापान में भी प्रभाव डाला।

आयंतरंगिणी (खण्ड २, पृष्ठ ८) ग्रन्थ में प्रकाशित एक टिप्पणी के अनुसार "रामायण में चीन को 'कोषकार' (रेशम का कोष निर्माण करने वाले) कीड़ों का प्रदेश कहा गया है।" ग्रन्थ लेखक हैं ए० कल्याणरामन्, Asia Publishing House, मुम्बई।

इसवी सन् की दूसरी शताब्दी का एक चीनी सिक्का मैसूर में प्राप्त हुआ था। उससे भी पता चलता है कि प्राचीन वैदिक विश्व का चीन भी एक भाग था। चीन और भारत को जोड़ने वाला प्राचीन भूमिमार्ग उत्तर-पथ कहलाता था। वही मार्ग आगे ईरान, एशिया आदि देशों में भी जाता था। पामीर-पठार सप्तसिन्धु प्रदेश का एक भाग था। भारत से पामीर पठार से जाने वाला मार्ग पूर्वी और पश्चिमी तुर्कस्थान और अफगानिस्तान से भारत का सम्बन्ध जोड़ता था। खोतान यह प्रादेशिक नाम गोस्थान इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। फरगाणा नाम का जो रूस देश का भाग है उसका प्राचीन संस्कृत नाम प्रकण्व था। कण्व ऋषि का पुराणों में उल्लेख आता है और रूस ऋषियों का देश रहा है अतः उसमें विविध ऋषियों के नाम से गिन्न-गिन्न प्रदेश प्रसिद्ध हैं।

Auriel Stein नाम के एक संशोधक को तुर्कस्थान और खोतान प्रदेशों में भारतीय शासन के प्रसार मिले। उनमें कुछ भारतीय सिक्के, कुछ शिलालेख और तीसरी शताब्दी तक उस प्रदेश के शासन में प्रयोग होने वाली एक भारतीय भाषा का भी अन्तर्भव था। वहाँ के शासकों के नाम भारतीय थे जैसे नन्दसेन और भीम। उनके अधिकार पदों के भी नाम संस्कृत थे। उदाहरणार्थ डाक लाने और ले जाने वाले को लेखहारक कहा जाता था। इसी का अपभ्रंश आंग्ल भाषा में Clerk बना। सन्देशवाहक को

हूत कहा जाता। गुरुत बातों का पता लगाने वाले को "चर" कहा जाता। उत्तर पामीर, तिब्बत आदि सारे प्रदेशों में सर्वत्र वैदिक संस्कृति ही थी।

Gobi Desert नाम का जो मरुस्थल है उसकी सीमा पर कुचिबन और चोतानी लोग रहते हैं। यद्यपि पंजाब और उत्तर के उन प्रदेशों में सहस्र मीलों का अन्तर है फिर भी उन प्रदेशों में भी वही वैदिक संस्कृति होती थी जो पंजाब में थी।

चीन के सीमावर्ती विविध प्रदेशों में इस प्रकार वैदिक सभ्यता ही होने के कारण चीन में भी वही सभ्यता थी। वैदिक संस्कृति का इतिहास प्रलय के पश्चात् मनु द्वारा पुनः मानवी संस्कृति का आरम्भ बतलाता है। चीनी परम्परा भी उसी प्रकार प्रलय से इतिहास आरम्भ करती है।

### प्रलय और मनु

चीन के एक प्रसिद्ध और प्रमुख प्राचीन इतिहासकार का नाम है Su Mo Chien। उनका काल ईसापूर्व वर्ष १४६ का बताया जाता है। उनके नाम से जो "सु" अक्षर आरम्भ में जुड़ा है वह "श्री" का अपभ्रंश हो सकता है। वे लिखते हैं कि चीन के मध्य भाग में जो दलदल का प्रदेश या वह किसी Yu The Great नाम के पौराणिक व्यक्ति ने उसका जल सोखकर उसे साफ-मुयरा बनाया। वह "यु" वास्तव में "मनु" नाम का अपभ्रंश है। इस प्रकार चीनी इतिहास प्रलय और मनु से ही आरम्भ होता है। "यु" नाम "मनु" शब्द का ही टुकड़ा है इसमें कोई मन्देह नहीं रहता। जब उस नाम का सम्बन्ध प्रलय से और दलदली प्रदेश को ठीक कराने से जुड़ा हुआ हम देखते हैं। अरबी लोग मनु नाम को केवल "नु" ही लिखते हैं। अतः चीन की विशिष्ट और विचित्र उच्चार शैली में "नु" का "यु" हो जाना असम्भव नहीं।

### चीन का सिंह वंश

वैदिक लघ्नियों के नाम का अत्यप्रदप्रायः "सिंह" हो गया जैसे नारायण निह या राजसिंह। चीन में भी प्राचीन समय में वैसे ही नाम होते थे। प्रचलित धारणाओं के अनुसार चीनी सभ्यता का इतिहास ईसापूर्व वर्ष १५०० के Shang (यानि सिंह) घराने के शासन से आरम्भ होता है।

किन्तु उस समय के धातु पात्र आदि इतने अच्छे बने हुए हैं कि उसके पूर्व भी चीन देश का इतिहास बड़ा लम्बा होना चाहिए ऐसा अनुमान निकलता है। भारत में जैसा सिंह शब्द का उच्चार "सिंग" किया जाता है उसी प्रकार चीन में उसका उच्चार "शांग" किया जाना असम्भव नहीं। वैदिक संस्कृति से महाभारतीय युद्ध के पश्चात् सैकड़ों वर्ष चीन का सम्बन्ध टूटा रहने से चीनी लोगों को चित्रलिपि अंगीकार करनी पड़ी। यदि चीन की संस्कृत गुरुकुल परम्परा में खण्ड नहीं पढ़ता तो वहाँ भी संस्कृत का और ब्राह्मी या देवनागरी लिपि का लोप नहीं होता।

शांग वंश Tang नाम के किसी व्यक्ति ने स्थापित किया। उस Tang ने Hsia वंश का अन्त किया। उस वंश में १७ या १८ राजा हुए। उन्होंने ईसापूर्व वर्ष २२०५ से ईसापूर्व वर्ष १७६५ तक शासन किया। ईसापूर्व २२०५ में यदि ईसवी सन् के १६८७ वर्ष मिला दिए जाएं तो वही लगभग ५००० वर्ष बनते हैं। यानि किसी भी प्रदेश का इतिहास देखो तो वह लगभग ५००० या ५५०० वर्ष का ही प्राप्त होता है। पृथ्वी के किसी भी प्रदेश का इतिहास देखें वह आज से ५००० से ५५०० वर्ष पूर्व से ही एक-एक आरम्भ होता है। लगभग ५००० या ५५०० वर्ष पूर्व कीन-सा ऐसा परदाया दीवार है जिसके पीछे विविध प्रदेशों के इतिहास की भिन्नता समाप्त हो जाती है? इतिहास की वह सीमा है महाभारतीय युद्ध। वह युद्ध होने तक अनादिकाल से सारे भू-मण्डल पर वैदिक संस्कृति और संस्कृत भाषा का ही अमल था। उस युद्ध से एक संघ वैदिक संस्कृति टूटी, खण्ड राज्य निर्माण हुए और उनके इतिहासों ने भिन्न-भिन्न मोड़ लिए।

### चीन का ईश्वाकु कुल

चीन के प्राचीनतम वंश का नाम जो ऊपर Hsia कहा गया है वह ईश्वाकु नाम का चीनी अपभ्रंश है। वैदिक परम्परा में ईश्वाकु राजकुल बड़ा प्रमिद्ध रहा है।

Dr. Li Chi नाम के एक चीनी इतिहासज्ञ की शोधों में भी हमारे निष्कर्ष की पुष्टि होती है। भारत के मोहनजोदड़ो में पाए गए मिट्टी के चंतन और मैसोपोटामिया में पाए गए चंतन और चीन में मिले उस समय के

बतें एक जैसे हैं। जब उनकी सम्यता एक जैसी होगी तभी बतें भी समान होंगे। यह भी विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति का एक प्रमाण है।

Sir L. Wooley और Arnold Toynbee इन दोनों आंगन लेखकों के अनुसार वही से एक चीनी बनायी सम्यता चीन को प्राप्त हुई। उनका अनुमान यही है। वह सम्यता थी भारत की वैदिक सम्यता जिसमें संस्कृत भाषा और उसकी पारम्परिक लिपियों का अंतर्भव था। ज्योतिषशास्त्र का चीनी लोगों में ज्ञान, ग्रहण के सम्बन्ध में उनके ठीक निष्कर्ष, गृह शान्ति के लिए किए जाने वाले यज्ञ, चीनी दर्शनशास्त्र और उनकी समाजव्यवस्था आदि की तफसील से की गई जौच से चीनी लोगों की सम्यता भी वेदमूलक ही थी, यह बात स्पष्ट हो जाती है। अन्य एक प्रमाण यह है कि अनादि काल से चीनी यात्री, छात्र, पंडित आदि भारत से शिक्षा और हर प्रकार का मार्गदर्शन पाने के लिए बार-बार भारत आते रहे हैं।

### Taoism यानि Devaism

चीनी दार्शनिक Lao Tse ने अद्वैत मत का प्रतिपादन किया। उसके उस दर्शन को Taoism कहा जाता है। बड़े आदर्शयों की बात है कि देश-विदेश के विद्वान Taoism को चीन देश का एक विशिष्ट दर्शन मानकर चल रहे हैं जबकि टाओइभम् केवल Deva-ism का अपभ्रंश है। संस्कृत देव शब्द का ही विकृत चीनी उच्चार Tao किया जाता है। सारे विश्व में इतिहास-दर्शनशास्त्र आदि की शिक्षा कितने अन्धाधुन्ध, अनाड़ी और अंधी पद्धति से चल रही है इसका यह एक मोटा उदाहरण है।

एक और चीनी लोग मार्गदर्शन, प्रशिक्षण, विद्या आदि के लिए भारत आए और दूसरी तरफ भारतीय पंडित, शिक्षक, वैद्य, शास्त्रज्ञ, शासक, कारीगर, विद्युतकार, समाजसेवक आदि चीन जाकर वहाँ के समाज की सेवा करते थे। यह तभी हो सकता था जब वहाँ वैदिक संस्कृति होती।

### चीनी वैदिक ऋषि कन्फूशियस्

योग, वैदिक चीवन प्रणाली का एक महत्त्वपूर्ण अंग है। कन्फूशियस् नाम का प्रसिद्ध चीनी नीतिज्ञ ईसापूर्व सन् ५०० के लगभग था। वह योग मुद्रा में ध्यानमग्न रहा करता था। चीनी समाज का मार्गदर्शन करने के

दृष्टिकोण ने उसने योगध्यान का त्याग किया ऐसा उसकी चीवनी में उल्लेख है। कन्फूशियस् लगभग सिद्धार्थ गौतमबृद्ध का ही समकालीन था। अतः कन्फूशियस् के मनव चीनी लोग बौद्धपंथी नहीं बने थे। यदि कन्फूशियस् बौद्ध नहीं था और योगमुद्रा में ध्यान लगाता था तो वह वैदिक ऋषि के अतिरिक्त और हो ही क्या सकता था? कन्फूशियस् की चीनी परम्परा में इसी कारण अलीन मान्यता है कि वह एक श्रेष्ठ समाजसेवी वैदिक ऋषि एवं योगी था।

उत्तर भारत के राजा कनिष्ठ ने यूरोप के रोम से सूदूरपूर्व के चीन देश तक सब देशों से भारत के दृढ़ सम्बन्ध कायम रखे थे। उन सम्बन्धों को इतिहासकारों ने ठीक प्रकार आँका नहीं। दूसरे देशों से व्यापार करना पा दूसरे देशों में अपने वकील या प्रतिनिधि रखना कोई बड़ी बात नहीं, यह तो सभी देश करते हैं। वे सम्बन्ध ये वैदिक-संस्कृत परम्परा के। अतः उनमें पूर्ण भ्रातृभाव और एकात्मकता थी। ऐसे भ्रातृभाव के बेर्धानष्ठ वैदिक सम्बन्ध महाभारतीय युद्ध के पश्चात् दिन-प्रतिदिन विरल होते-होते टूटते रहे।

ईसाई भन् के पहले शतक में कश्मीर में जो पहला बौद्ध महासंभेलन हुआ था उसके प्रस्तावानुसार महाविभाषा नाम का ग्रन्थ प्रकाशित किया गया। उसकी मूल मंस्कृत प्रति भारत में हुए इस्लामी हमलों में नष्ट हो गई किन्तु उसका चीनी अनुवाद सुरक्षित है।

ईसाई सन् के पहले शतक में चीन में सेवाकार्यों गए तीन भारतीयों के नाम चीनी इनिहान ग्रन्थों में अंकित हैं। वे विद्वान शास्त्री थे—कश्यप, मिनंगो और धर्मरत्न।

तोखारिस्थान उक्त चीनी तुकंस्थान की राजधानी थी—कुच नगरी। कुमारजीव वहाँ का राजकुमार था। अनेक विद्वान शिक्षक, शास्त्रियों के महिला कुमारजीव मन् ४१२ ईसवी में चीन में जाकर रहा था। सातवी शताब्दी में चीनी यात्री हुएन्तसंग के समय में भी कुच नगरी संस्कृत विद्या का एक बड़ा केन्द्र थी। पड़ोस के खोतान प्रदेश में भी आठवीं शताब्दी तक मंस्कृत का प्रचार भरपूर था। मध्य एशिया में अनेक मंस्कृत हस्त-प्रिवित ग्रन्थ प्राप्त हुए हैं। एक गुफा में तो Sir Aurel Stein को हजारों

संस्कृत दस्तावेजों का एक पूरा भण्डार मिला। उन दस्तावेजों में तथा गुफा की दीवारों पर जो चित्र थे उन पर ब्राह्मी लिपि अंकित थी। वह उल्लेख आयंतरंगिणी ग्रन्थ के द्वितीय खण्ड में पृष्ठ १८ पर दी गई एक टिप्पणी में है।

खोतान, तुक्स्यान, अफगानिस्तान अदि शब्दों का अंत्यपद "स्थान" यह संस्कृत शब्द सिद्ध करता है कि प्राचीन विश्व में शासन की भाषा संस्कृत रही है। उसी प्रकार अस्त्रालय (ऑस्ट्रेलिया), अस्त्रीय (ऑस्ट्रिया) रशिया (ऋषीय), प्रशिया (प्रकृषीय), शिविरीय (सायबेरिया) आदि नाम भी संस्कृत ही हैं।

ऊपर उल्लिखित गुफा भी प्राचीन वैदिक संस्कृति का एक महत्वपूर्ण चिह्न है। विश्व के सभी प्रदेशों में ऐसी गुफाएँ पहाड़ियों में या भूमि के अन्दर पाई जाती हैं। उनमें वैदिक गुरुकुल होते थे। विश्व भर की ऐसी गुफाओं की एक सूची बनानी आवश्यक है।

दूसरी मोटी बात जो इतिहास-प्रेमी व्यक्तियों को ध्यान में रखनी आवश्यक है वह यह है कि बुखारा, समरकन्द, अलेक्झेंड्रिया, जेरूमलेम, बगदाद, दमस्कस, मास्को, पेरिस, रोम, लण्डन, एडिनबरो आदि नगरों में भी वैदिक शासन में संस्कृत के विद्याकेन्द्र होते थे। व्यापार आदि तो गोल बातें थीं। संस्कृत वैदिक शासन और समाज-पद्धति के अन्तर्गत ही भारत सारे विश्व को विविध प्रकार की सामग्री भेजता रहता था।

### मार्कोपोलो के मन्दिरों के उल्लेख

Marcopolo नाम के एक इतालवी व्यक्ति का मूल नाम था महर्षि पाल। Maharshi Pala शब्द का ही यूरोपीय अपभ्रंश मार्कोपोलो हृशा है। यह बेनिस नगर का निवासी था। उसने सैकड़ों वर्ष पूर्व चीन तक का प्रवास किया था। उसके द्वारा लिखा उस प्रवास का चर्णन उपलब्ध है। Sir Henry Yule ने उसका आंग्ल अनुवाद कर स्थान-स्थान पर टिप्पणियाँ देकर उस ग्रन्थ को प्रकाशित किया। उस खण्ड १ में पृष्ठ ७६ पर दी गई टिप्पणी में कटन् नगर स्थित एक चीनी देवालय का चर्णन है। उस मन्दिर में पांच-मी देव मूर्तियाँ थीं। उस मन्दिर का फोटो भी पृष्ठ ८२ के सामने है।

के पृष्ठ पर छपा है। वैदिक संस्कृति में ३३ करोड़ देवी-देवताओं का उल्लेख है। एक वैदिक चित्र भी उस फोटो में देखा जा सकता है। वह है उन देवताओं के अष्टकोने चबूतरे।

फ्रांस देश के Louvere Museum में चीन देश के फोकियान प्रान में पाया जाने वाले राजकुल के शासनकाल का एक अग्रवत्ती पात्र प्रदर्शित है। उसका आकार भी अष्टकोना है।

उसी ग्रन्थ के द्वितीय खण्ड में पृष्ठ ११ पर छपी टिप्पणी में लिखा है— "चीनी लोगों में निजी पूर्वजों का श्राद्ध करने की प्रथा थी। शिष्य गुहजनों की पाद-पूजा करते थे। किसान लोग प्रथम पीढ़ी के किसान का पूज्यभाव से स्मरण करते थे। रेशम का वस्त्र बुनने वाले लोग अपने मूल पुरुष को श्रद्धाभाव से पूजते थे। यदि देश पर कोई आपत्ति आ पड़े तो उनके सच्छील नेतागण विश्व देवों की प्रार्थना किया करते। जिस जुजू नगर में लगभग २००० लोग रहते हैं उसमें विविध प्रकार के ५८ मन्दिर हैं। उनमें बायु, मेघ, मेघों की गड्गड़ाहट, वर्षा आदि की देव-प्रतिमाएँ हैं और रेशमी वस्त्र बुनने वालों का देव, हयग्रीव, टिड़ियों का देवता, आठ अन्य विद्वांसक कोटकों पर नियंत्रण रखने वाला देव, पंचनाग देवता और वरुण आदि की प्रतिमाएँ हैं। इनके अतिरिक्त अनेक प्राचीन प्रसिद्ध व्यक्ति और कुछ आधुनिक शूरवीरों की स्मृति में भी मन्दिर बने हुए हैं।

पूर्वजों को श्रद्धाभाव से स्मरण करना और चराचर विश्व पर प्रभु का नियंत्रण मानना यह सारे वैदिक संस्कृति के लक्षण चीन की प्राचीन सभ्यता में दिखाई देते हैं।

चीन के कियांग-हान प्रान्त में सूजू उपर्युक्त सूचाऊ नाम का एक नगर है। मार्कोपोलो के ग्रन्थ में द्वितीय खण्ड में पृष्ठ १८३ पर उल्लेख है कि "सुजू एक बड़ा और अच्छा नगर है। यहाँ के निवासी देवमूर्तियों का पूजन करते हैं। कन्फूशियस मन्दिर में उस नगर का संगमरमर पर खुदा नवशा प्रदर्शित है।

इसी सम्बन्ध में दी टिप्पणी में लिखा है कि सूचाऊ नगर के दक्षिणी भाग में उद्यान है। उसके चारों तरफ ऊँचा कोट है। चारदीवारी के अंदर कन्फूशियस का मन्दिर भी है। वह मन्दिर ही नाग का शीर्ष है। उस मन्दिर

हे आरम्भ होने वाला उत्तर दिशा को सीधा जाने वाला रास्ता नाम का हो चुका है। रास्ते के अन्त में बना एक बड़ा मन्दिर उस नाम के पुच्छ के गुच्छ का प्रतीक माना जाता है। मन्दिर के अग्रभाग में ऊंचे-ऊंचे Cader के बृक्ष लगे हुए हैं। उस नन्दिर में एक बड़ा कक्ष है जिसमें ऊंचे बसन्त और शरद पवं पर पूजन करते हैं। पड़ोस की एक नदरनिवासी बसन्त और शरद पवं पर पूजन करते हैं। इसके पश्चात में पशुहनन होता है। दूसरे एक भवन में संगमरमर पर खुदी उस इमारत में पशुहनन होता है। तीसरे भवन में पंचाग, ज्योतिषीय सामग्री आदि रखी गई है। चौथे भवन में प्रांतिक ग्रन्थालय है। आंगन के दोनों ओर बोर कक्ष हैं उनमें पाँच सौ ऋषियों के नाम प्रस्तर पर अकित हैं। मुख्य मन्दिर की लौहाई-लम्बाई  $50 \times 70$  फुट है। उसमें कन्फूशियस् के नाम की एक शिला है और अनेक सुनहरे रंग के लकड़ी के फट्टों पर विविध सुभाषित अंकित हैं। अगले चबूतरे पर छत के नीचे पशुयज्ञों की व्यवस्था है। वही पुरोहितों द्वारा यज्ञ होता है। उसके अग्र में जो प्रवेश द्वार है उस पर प्राचीन और वर्तमान नीतितत्त्वों का ज्ञाता ऐसी कन्फूशियस् की प्रशस्ति लिखी हुई है।

ऊपर उल्लिखित पाँच सौ ऋषि और प्राचीनकाल से चले आए नीतितत्त्व आदि का व्यौरा दर्शाता है कि चीन में वैदिक सम्मता ही थी।

चीनी लोगों में फूटकार करने वाला एक बड़ा सर्प उसका सांस्कृतिक चिह्न माना गया है। जिस अनन्त शेष पर भगवान विष्णु लेटे हुए वैदिक सम्मति में बताए जाते हैं, वही सर्प चीन का सांस्कृतिक चिह्न बन गया है। सर्प को देवतास्वरूप मानने की प्रथा विश्व के लगभग सभी देशों में है। इसका व्यौरा इस प्रथा में समय-समय पर दिया गया है।

### नगर रचना और भवन-निर्माण शास्त्र

विविध चीनी नगरों का जो वर्णन मार्कोपोलो ने लिख रखा है उसमें लिखा है कि वैदिक शास्त्रों के अनुसार ही चीनी नगर और इमारतें बनाई जाती थीं। यह तभी हो सकता है जब वहाँ वह वैदिक शास्त्र सिखाएं जाते हों और उनके अनुसार ही नगर और इमारतें बनती हों। मार्कोपोलो ने लिखा है (मार्कोपोलो का प्रवास, खण्ड २, पृष्ठ १८१-

८८) "किन्से नगर एक तरह से जलाशय के मध्य में ही बना है। उसके बारों और पानी है। इस नगर के दस्तावेजों में लिखा है कि नगर में १२ प्रकार के कारीगर रहते थे और प्रत्येक वर्ग के कारीगरों के १२ सहस्र मकान थे। प्रत्येक घर में लगभग १२ व्यक्ति होते थे। किन्तु कई घरों में २० या ४० तक भी व्यक्ति रहते थे। वहाँ के राजा की आज्ञा थी कि प्रत्येक व्यक्ति अपने पिता का व्यवसाय चालू रखे (पिता के व्यवसाय को त्याग कर दूसरा कोई काम-धन्धा आरम्भ करना अयोग्य और दण्डनीय समझा जाता था) चाहे उसके पास एक लाख वेभंटस् (रूपयों) की पूँजी ही क्यों न हो। नगर के मध्य में एक सरोवर है जिसका घेरा ३० मील का है। उसके तट पर बड़े सुन्दर (और विशाल) प्रासाद, महल, हवेलियाँ आदि हैं जिनमें नगर के रईस लोग निवास करते हैं। सरोवर के किनारे पर अनेक देवमन्दिर और धार्मिक सभागृह आदि भी बने हैं। सरोवर के मध्य में दो द्वीप हैं। प्रत्येक द्वीप पर राजमहल कहलाने योग्य बड़े विशाल और मनोहारी भवन बने हैं। दिन में यदि राजनिरीक्षकों को कोई निर्धन या अपंग व्यक्ति दिखे, जो कोई काम करने में असमर्थ है, तो वह उसे सरकारी रुग्णालयों में या अन्य छत्रों में ले जाते जहाँ ऐसे व्यक्तियों की देखभाल के लिए प्राचीन समय से सम्राटों ने धनकोष की व्यवस्था कर रखी है।"

ऊपर वर्णित सारी व्यवस्था पूर्णतया वैदिक पद्धति की है। प्राचीन नगर, सरोवर या नदियों के किनारे ही बनाए जाते थे। लोहार, चमार, जाह्नवी, क्षत्रिय, बदई, सुवर्णकार आदि विविध व्यवसाय के लोगों के लिए नगरों के विशिष्ट विभाग निश्चित किए जाते थे। इस विभाजन में जात-पाँत या छूत-अछूत की भावना नहीं थी। बड़ी सोच समझ से वह व्यवस्था समाज के हित में की गई थी। कल्पना कीजिए कि यदि किसी को कुछ सोने के गहने खरीदने हैं या तैयार करवाने हैं तो उसे सारे स्वर्णकार एक ही विभाग में मिल जाते थे। सारे जाहर में भटकना नहीं पड़ता था। सारे इकट्ठे एक विभाग में होने से वस्तु के भाव या दर पर भी नियंत्रण रहता था। कच्चा माल पहुँचाने वाले या तैयार माल ले जाने वालों को भी एक विशिष्ट विभाग में ही जाना पड़ता था। किसी विरादरी में पवं व्रत, त्रित्सव, धर्मकार्य या विवाह आदि हों तो जाति के सारे लोगों का सहाय्य भी प्राप्त होता रहता और

सभी सुविधापूर्वक उसमें सम्मिलित हो सकते थे। इससे समय भी बच जाता और बाहन सब नहीं पड़ता। एक जाति का माल लाने ले-जाने वाले बाहन से नगर के अन्य विभागों को असुविधा नहीं होती क्योंकि वे बाहन सीधे एक विशिष्ट विभाग में जाते और वही से लौट जाते। सारे नगर को उस यातायात से धूल उड़ाना, कक्षण घ्वनि होना आदि असुविधाएं भुगतनी नहीं पड़तीं। किसी व्यवसाय का कोई नया व्यक्ति किसी नगर में आए तो उसे सारे जातिबांधव इकट्ठे एक विभाग में मिल जाते जिससे उसका भाषण सुनना, उसका मार्गदर्शन प्राप्त करना या उसे आवश्यक सहायता पहुंचाना आदि दातों की सुविधा होती। एक व्यवस्था के लोग एक विभाग में इकट्ठे होने से बेकार व्यक्ति को काम दिलवाना या उस जमात के प्रवीण लोगों ने मार्गदर्शन प्राप्त करना सुलभ होता था।

एक-एक घर में रहने वाले व्यक्तियों की संख्या १२, २०, ४० आदि होती थी जिससे अनुमान यह निकलता है कि प्राचीन समय में चीनी लोगों में भी वैदिक व्यवस्था कुटुम्ब पढ़ति होती थी जिसके अन्तर्गत भाई, भतीजे, भाजि आदि सभी इकट्ठे रहते थे।

प्रत्येक कुटुम्ब को निजी परम्परागत व्यवसाय ही करना पड़ता था। यह भी एक बड़ी दूरदर्शी योजना थी जिससे समाज में व्यावसायिक संतुलन बना रहता था। तो भी वृति से निर्माण होने वाली आर्थिक होड़ या खींचातानी से समाज सुरक्षित रहता था क्योंकि एक ऐरे-गैरे या पराए व्यक्ति को एकाएक किसी दूसरे व्यवसाय में चंचु प्रवेश करने का अधिकार नहीं था।

निजी प्रवास वर्णन के दूसरे खण्ड के पृष्ठ २०३ पर मार्कोपोलो ने लिखा है कि 'वैद लोग' ज्योतिषी आदि अन्य विभागों में रहते थे। शिक्षा देने का काम भी वही करते थे। प्रत्येक चोराहे पर आमने-सामने दो हवेनियों होती थीं जिनमें न्यायदान की व्यवस्था होती थी।"

### कल्याणोत्तिष्ठ

प्राचीनकाल में कल्याणोत्तिष्ठ का विश्व में बड़ा प्रसार था। यद्यपि इस्लाम शर्म पूर्णन्म, कर्मसिद्धान्त, विधिलिखित आदि को मान्यता नहीं देता तथापि तीमुरसंग, बाबर आदि अनेक इस्लामी आक्रामकों द्वारा

तबारीखों में अनुकूल ग्रहयोग देखकर ही हमला आदि करने के निर्णय लिए जाते थे ऐसे बार-बार विपुल उल्लेख उनकी तबारीखों में है। इससे यह विष्कर्ष निकलता है कि मुसलमान बने हुए लोग पूर्वकाल में वैदिक परम्परा के अनुयायी थे।

उसी प्रकार चीन के लोगों में निरन्तर फलज्योतिष का बड़ा प्रभाव रहा है। मार्कोपोलो ने खण्ड २, पृष्ठ १६१ पर लिखा है कि "इस (चीन) देश में किसी शिशु का जन्म होते ही उसका जन्मसमय, तारीख और राशि लिखी जाती है। प्रवास को निकलते समय भी ज्योतिषियों से योग्य मुहूर्त पूछा जाता था। यहाँ के ज्योतिषी बड़े प्रवीण हैं और उनकी कही बातें अधिकतर सच निकलती थीं।" सारे दैनन्दिन व्यवहार पंचांग देखकर ज्योतिषीय आधार पर करना वैदिक संस्कृति का एक प्रमुख लक्षण है।

### दाह-संस्कार

चीनी लोग मृत व्यक्ति को भूमि में गाढ़ते हैं ऐसी सामान्य लोगों की कल्पना है किन्तु मार्कोपोलो ने लिखा है (खण्ड २, पृष्ठ १६१) "कोई मृत होने पर चीनी लोग उसका दाह-संस्कार करते हैं। इष्ट मित्र आदि शोक मनाते हुए सादे (खद्र आदि) वस्त्र पहनकर भजन गाते हुए और बाजा बजाते हुए शवयात्रा में सम्मिलित होते हैं। यह सारी वैदिक प्रथा है।

उसी खण्ड २ के पृष्ठ २०४-५ पर मार्कोपोलो ने लिखा है कि "इस नगर के निवासी बड़े शान्तिप्रिय हैं। उनके राजा की उन्हें शिक्षा भी वैसी ही है और स्वयं राजा का व्यवहार भी वैसा ही शान्तिप्रिय है। एक विभाग में रहने वाले स्त्री-पुरुषों का मेल-जोल देखकर किसी पराए को ऐसा लगता है कि जैसे वे सारे एक ही कुटुम्ब के सदस्य हों। स्त्रियों के प्रति संशय या असूया आदि भी दिखाई नहीं देती। स्त्रियों का सारे ही बड़ा सम्मान करते हैं। यदि कोई स्त्रियों से अश्लील वर्ताव करे तो उसे बड़ा अपराधी या समाजकंटक माना जाता है। विदेशियों का यह लोग बड़ा सत्कार करते हैं और उन्हें सारी सुविधाएं प्रदान कर सब प्रकार का सहाय्य और मार्गदर्शन भी देते हैं।" यह भी प्राचीन चीन की वैदिक सभ्यता का बड़ा प्रमाण है।

खण्ड २ में पृष्ठ २१२ पर मार्कोपोलो के प्रवास वर्णन में एक पत्तर के स्तम्भ का चित्र दिया है। उस स्तम्भ के ऊपर कमल चिह्न खुरे हुए हैं जो वैदिक संस्कृत का प्रतीक होता है। उसे Chwang यानी छत्रस्तम्भ कहते हैं। इससे प्रतीत यह होता है कि संस्कृत "छत्र" शब्द का ही चीनी कहने है। इससे प्रतीत यह होता है कि संस्कृत "छत्र" शब्द का ही चीनी उच्चार "दाँग" है। इस उदाहरण से देखा जा सकता है कि चीनी शब्दों के उच्चारण में संस्कृत शब्द कैसे लुप्त-गुप्त हो गए हैं।

### ब्रह्मा का मन्दिर

मार्कोपोलो के ग्रन्थ के खण्ड २ में पृष्ठ २१२ के सामने वाले पृष्ठ पर Hang Chau नगर का नक्शा है। शहर की सीमा के अन्दर ब्रह्मा का मन्दिर उस नक्शे में दराया गया है। इस्लामी हमलों में वह मन्दिर कभी का नष्ट हो चुका है किन्तु उस मन्दिर के स्मारक के रूप में वहाँ दो प्रस्तर स्तम्भ खड़े किए गए हैं जिन पर कुछ बोढ़ शिलालेख हैं। वे स्तम्भ छठी शताब्दी के होने से चीन के प्राचीनतम अवशेषों में उनकी गणना होती है।

ब्रह्मा का मन्दिर चीन में बनाया जाना सिद्ध करता है कि चीनी लोग वैदिक सम्पत्ता के ही अनुयायी थे। विष्णु की नाभि से ब्रह्मा कमलासन पर प्रकट हुए इसी कारण नष्ट मन्दिर के स्थान पर जो स्मारक स्तम्भ है उस पर कमल के चिह्न ऊपर से नीचे तक अंकित किए गए हैं।

### अष्ट का महत्त्व

खण्ड २ के पृष्ठ ३४७ पर मार्कोपोलो के प्रवासग्रन्थ में उल्लेख है कि "पीकिंग नगर में दो घबल मन्दिर है उसके चारों ओर १०८ दीप स्तम्भ हैं। शीतम बुद्ध के जन्म पर १०८ ब्राह्मणों को नवजिंश्रु का भविष्य कथन करने के लिए निमन्त्रित किया गया था। परम्पराम ने मलावार में १०८ मन्दिर बनवाए। भारत में १०८ तीर्थस्थान हैं। उपनिषद् भी १०८ हैं। चीनी Traid नामके नियमों के अनुसार कुछ अपराधों पर अपराधी को १०८ मुख का नारने का दण्ड कहा गया है। अथीनियन लोगों के अनुसार पेनिसोर नाम की मुन्दी से १०८ पुरुष विवाह करना चाहते थे।"

वैदिक संस्कृत में ही १०८, १००८ आदि आंकड़ों का महत्त्व है। अष्ट दिशा, अष्ट दिशाल, अष्टावधानी मनूष्य, अष्ट दिशा निर्देशक

त्रिस्तिक चिह्न, अष्टपुत्र, मौभाग्यवती भव, आशीर्वाद, १०८ बार जप, स्वामी श्री १०८, सदगुरु श्री श्री १००८, योग की आठ सिद्धियाँ, अष्टामातु का कलश, अष्टलोह, अष्टमंगल, मंगलाष्टक, माष्टांग नमस्कार, काश्य और नूत्र्य की अष्टपदी, अष्टांग आयुर्वेद, पाणिनी की अष्टाध्यायी इत्यादि। इसके अतिरिक्त वैदिक संस्कृत में ८ की दुगुनी, तिगुनी संख्या का भी बड़ा महत्त्व है। जैसे १६ शृंगार या सूर्य की किरण चित्र में २४ बतलाए गए हैं।

### चीन में संस्कृत का शिलालेख

चीन में अनगिनत संस्कृत शिलालेख होंगे किन्तु उनकी बाबत बाहर के लोगों को कोई जानकारी नहीं है। समय-समय पर कई संस्कृत शिलालेख नष्ट भी होते रहे हैं। ऐसे ही चीन के एक संस्कृत शिलालेख का उल्लेख मार्कोपोलो के ग्रन्थ १ में पृष्ठ २३ पर एक टिप्पणी में आया है। टिप्पणी कहती है कि, "पीकिंग नगर के उत्तर में ४० मील दूरी पर Kenyung Kwan ग्राम है। जिला Chin ii तहसील Chang Ping है। पीकिंग से Kalgan के मार्ग पर वह ग्राम है। वहाँ Nankau की गली के पार एक कमानी नगरद्वार बना हुआ है। उसका चित्र इस खण्ड के अन्त में उद्धृत है। उस पर सन् १३४५ के दो बड़े शिलालेख छह भाषाओं में अंकित हैं। वे भाषाएँ हैं—संस्कृत, तिब्बती, मंगोली, वाष्पहा, उघूर, चीनी और एक अज्ञात भाषा। Wylie ने उन शिलालेखों को प्रकाशित किया था, किन्तु Prince Roland Bonaparte के Recueil des Documents de L'époque Mongol नाम के ग्रन्थ में दिए उन शिलालेखों के उदरण अधिक स्पष्ट हैं।

मंगोल शासकों के पश्चात् चीन में मिंग राजकुल का शासन आरम्भ हुआ। उस राजकुल के इतिहास में सन् १४०७ के उल्लेख के अनुसार विदेशों से व्यवहार करने के लिए शासन ने जो विभाग स्थापन किया उसमें जो भाषाएँ सिखाने का प्रबन्ध था उनमें Ninche, मंगोल, तिब्बती, संस्कृत, बोखारन, उलूधर, ब्राह्मी और सयामी भाषाओं का अन्तभवि था। (खण्ड १ पृष्ठ २६ पर की टिप्पणी में उपरोक्त जानकारी दी है।—)

उन उल्लेखों से पता चलता है कि पन्द्रहवीं शताब्दी में भी संस्कृत अन्तरराष्ट्रीय व्यवहार की एक भाषा थी। उससे पीछे के समय में अन्तरराष्ट्रीय व्यवहार में संस्कृत का अधिकाधिक प्रयोग होता रहा और महाभारत से पूर्व तो संस्कृत विश्व की एकमेव भाषा थी। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् संस्कृत का अन्तरराष्ट्रीय व्यवहार शनैः शनैः कम होता गया।

अतीत में चीन सर्वदा ही भारत से सामाजिक, आध्यात्मिक, वौद्धिक, शास्त्रीय, धार्मिक, साहित्यिक आदि मार्गदर्शन प्राप्त करता रहा। उस समय भारत की विद्वद् भाषा संस्कृत ही थी। अतः अतीत में चीनी विद्वान् बड़ी संख्या में संस्कृत पढ़ते ही होंगे। क्योंकि भारत के सारे ग्रन्थ और सारी पढ़ाई, सारे शास्त्र आदि संस्कृत में ही होते थे। ऐसे-ऐसे महत्त्वपूर्ण तक और प्रमाणों के प्रति आज तक के इतिहासकारों ने ध्यान नहीं दिया, यह प्रचलित संशोधन-पद्धति का एक भारी दोष है। चीन ने अपने आपको दूसरे देशों से आधुनिक काल में अलग-सा रखा है और विशिष्ट उच्चार-पद्धति से उसकी भाषा भी अलग-सी लगती है, अतः आजकल के विद्वान् कल्पना कर बंठते हैं कि विश्व के आरम्भ से चीन ऐसा सबसे पूर्णतया भिन्न और पृथक् ही रहा होगा।

यह भी जानना आवश्यक है कि चीन का बौद्धपंथी होना भी उसके प्राचीन हिन्दुत्व का उक्त वैदिक संस्कृति का एक ठोस प्रमाण है। जहाँ-जहाँ हिन्दु भठ्ठे वही शाक्यमुनि गौतमबुद्ध की प्रशस्ति सुनाई दी। सिद्धार्थ गौतम बुद्ध उसके युग का एक बड़ा स्थानाम हिन्दु था। अतः विश्व भर में जहाँ-जहाँ भी हिन्दु आर्य, सनातन, वैदिक धर्मपीड़ थे वहाँ बुद्ध के नाम से ही वैदिक धर्म के नीतिनियम आदि प्रवचन में सुनाए जाने लगे। वैदिक धर्म के सारे तत्त्व “बुद्ध उद्याच” ऐसा कहकर दोहराए जाने लगे। जहाँ-तहाँ अधिकारी व्यक्ति के रूप में बुद्ध का उल्लेख होने लगा। इसके कारण भारत के बाहर चीजों की ऐसी बारणा बन गई कि जैसे बुद्ध ने अपनी तारस्या से हृष्णनए तत्त्व ही दूढ़कर एक नया धर्म चलाया। यह सार्वजनिक व्यापक भूल है। आजकल के आध्यापक, धर्मप्रचारक आदि भी बुद्ध को एक नये धर्म के प्रत्यक्ष के रूप में प्रस्तुत करते हैं जो सर्वथा असत्य और निरा-

पार है। लोगों को वास्तव में यह समझना चाहिए कि बुद्ध एक सर्वसंग-परित्यागी हिन्दु तपस्वी था।

### बसन्तोत्सव

भारत में बसन्त पंचमी का बड़ा महत्त्व है। पतंग उड़ाना, पीले कपड़े पहनना, बड़े-बड़े वृक्षों पर झूला लटकाकर झूला-झूलना, रास-क्रीड़ा करना आदि बसन्त पंचमी पर आनन्द-ही-आनन्द मनाने की प्रथा चीनी लोगों की भी है। सन् १६८७ की ३० जनवरी को चीन में बसन्त पंचमी मनाई गई जबकि भारतीय पंचांग के अनुसार वह तीन दिन पश्चात् यानी २ फरवरी को मनाई गई। बसन्त पंचमी के पर्व पर चीनी लोग सम्बन्धी, आप्त-इष्ट आदि को मिलने जाते हैं तो रेल आदि वाहनों में बड़ी भीड़ होती है। अतः अधिकारीवर्ग को उस पर्व पर वाहनों का विशेष प्रबन्ध करना पड़ता है। यह बसन्तोत्सव चीन में वैदिक परम्परा का एक ठोस प्रमाण है।

### चीनी ज्ञानकोश सम्पादक का वक्तव्य

चीन का ज्ञानकोश सम्पादन करने वाले प्राध्यापक Huang Xin Chuang का कहना है कि “चीन के राजकुलों की वेदों पर बड़ी श्रद्धा थी। लगभग सारे ही राजघराने वेदों का चीनी भाषा में अनुवाद करा लेते थे। योग और आयुर्वेद के संस्कृत ग्रन्थों का भी चीनी भाषा में अनुवाद हुआ है। उन अनुवादों में पतंजलि का योगशास्त्र तथा चरक और मुश्रुत की आयुर्वेदिक संहिताओं का भी अन्तर्भाव था। लगभग ऐसे पाँच सहस्र प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों के अनुवाद चीनी भाषा में उपलब्ध हैं। भारत में उपलब्ध हस्तलिखितों से भी कई चीनी अनुवाद अधिक प्राचीन हैं।

### चीन में वैदिक देवताओं की प्रतिमाएँ

दक्षिण चीन में सागरतट पर क्वान्झाऊ (Quanzhou) नाम का नगर है। वहाँ उत्खनन में शिव, विष्णु आदि वैदिक देवताओं की मूर्तियाँ तथा दीवारों पर खुदे अनेक चित्र पाए गए हैं। उस स्थान में स्थित एक प्राचीन गेहू़हर में कृष्ण, हनुमान, लक्ष्मी, गरुड़ आदि की मूर्तियाँ या दीवार पर बने चित्रकारी प्राप्त हुई हैं। यह सारी सामग्री स्थानीय Museum of

Overseas Communications में प्रदर्शित है।

यह पुरातत्वीय उत्खनन सन् १६३४ में उस समय प्रारम्भ हुआ। जब यिसी को लगभग चार फुट ऊंची एक विष्णुमूर्ति जनजिङ्गोअंग (Jan-jiachoang) नाम के स्थान पर दबी हुई भ्रान्तक दिखाई पड़ी। वह मूर्ति उसी शैली की थी जैसी भारत में होती है।

नरसिंह अवतार की तो वहाँ विविध प्रकार की ७१ मूर्तियाँ प्राप्त हुईं। नजेन्द्रनोक्त आदि विष्णु पुराण की कथाएँ भी वहाँ चित्रित हैं। कलाश पवंत पर त्रिशूलधारी, योगमुद्रा में बैठे शिव और पार्वती भी वहाँ दिखायी हैं। उनके आगे नदी, हाथी और कुछ अन्य प्राणी नतमस्तक बताए गए हैं। वे मूर्तियाँ युवान् (Yuan) राजघराने के शासनकाल में बनी, ऐसा अनुमान है। उस राजकुल का अन्त होने पर जो गृहयुद्ध छिड़ा उसमें वह देवस्थान भग्न हुआ।

वहाँ के बस्तुसंग्रहालय (museum) के अधिकारी Dr. Yang Qin-Zhang के अनुसार वहाँ का एक मन्दिर भारत-स्थित मदुराई के मीनाक्षी मन्दिर की शैली का बना हुआ है।

चवानझहो (Quanzhou) में दीवारों पर उत्कीर्ण चित्र में कुबेर के दो पुत्र, सात कन्याओं के साथ जलक्रीड़ा करते समय कालिया नाग द्वारा सताए गए, तब भगवान् कृष्ण उन्हें कालिया नाग से बचाकर यमुना में कालिया का दमन करते हैं, यह दृश्य दिखाया गया है। वैसे ही दूसरे एक चित्र में कृष्ण और गरुड़ का युद्ध भी दिखायी है।

उन्हीं खण्डहरों में प्रस्तर के बने एक द्वार पर हनुमान की आकृति बनी है। लेट: हो सकता है कि वह प्राचीन, स्थानीय राम मन्दिर का ही द्वार हो।

मुनहरे गरुड़ की वहाँ बहुत सारी आकृतियाँ बनी हुई हैं। उनमें से एक में गरुड़ पर आकृष्ट विष्णु गजेन्द्र को बचाने निकल पड़े हैं, ऐसा बताया गया है।

## २३

### कोरिया और मंचूरिया का वैदिक अतीत

अन्य देशों की तरह कोरिया भी निजी नाम का संस्कृत उद्गम भूल गया है क्योंकि संस्कृत स्रोत से कोरिया देश दीर्घ अवधि से बिछड़ा रहा है। मुरीय यानी Syria जैसा ही कोरीय (उर्फ़ कोरिया) का अन्त्यपद "ईय" संस्कृत है।

#### गौरीय देश

कोरिया की बाबत दूसरी एक बात ध्यान में रखना आवश्यक है कि उस प्रदेश में संस्कृत "ग" का उच्चार "क" हो गया है। जैसे संस्कृत "गौ" के बजाय अंग्रेज "क" कहते हैं, उसी प्रकार "गौरीय" नाम का उच्चार गौरीय उर्फ़ कोरिया रूढ़ हुआ।

गौरी एक वैदिक देवी है। वह शिवजी की पत्नी है। उस गौरी को जगत्माता के रूप में सारे विश्व में पूजा जाता था। कोरिया प्रदेश की वह देवी होने से गौरी को पूजने वाला वह देश "गौरीय" उर्फ़ कोरिया प्रदेश कहलाया।

#### मंजुश्रीय

इसी प्रकार मंचूरिया देश का नाम भी दूसरी एक वैदिक देवी मंजुश्री के नाम से मंजुश्रीय पड़ा। "मंजुश्रीय" शब्द का ही आधुनिक अपन्न शंचूश्रीय उर्फ़ मंचूरिया हुआ।

#### ऐद चिकित्सा

ऐद्युपक्षर द्वारा रोगों का इलाज आजकल कई स्थानों पर किया

जाता है। इसमें विजिष्ट नाड़ियों के समीप त्वचा में बारीक छिद्र कर उनमें समीक्षा सुइयाँ कुछ समय तक लड़ी कर दी जाती हैं। इस चिकित्सा पद्धति को बत्तेमान बोलचाल में चीनी अङ्कयुपंक्चर यानी चीनी खेद चिकित्सा-पद्धति कहते हैं। किसी भारतीय को भारत सरकार ने सरकारी सर्वे पर उस चिकित्सा-पद्धति का प्रशिक्षण लेने के लिए कोरिया भेजा तो प्रशिक्षण के प्रथम दिन ही कोरियन् शिक्षकों ने उससे कहा कि वह विद्या मूलतः भारत की देन है। जब देखिए इतिहास में कौसी उलट-पुलट होती है। जो विद्या भारत ने सारे विश्व को सिखलाई उसी को सीखने भारतीयों है। जो विद्या भारत ने सारे विश्व को सिखलाई उसी को सीखने भारतीयों है। दूसरी विडम्बना यह है कि उस चिकित्सा-पद्धति को चीनी चिकित्सा-पद्धति कहा जा रहा है, जबकि वह भारतीय है।

खेद चिकित्सा-पद्धति भारत की ही है इसका एक ठोस प्रमाण यह है कि बालक का जन्म होते ही १२वें दिन सुनार को बुलाकर नव शिशु के कान छेदे जाते हैं। कान में दो-चार स्थानों पर छेद करके सोने की तार ढाल दी जाती है। कन्या का जन्म हुआ हो तो उसकी नाक भी छेदी जाती है। कमंठ स्त्रियों तथा पेशवा आदि धनी अधिकारी व्यक्ति छेद हुए कानों में सोने और मोतियों के भारी जेवर पहनते थे। कई विश्ववा या अन्य बुजुर्ग स्त्रियों के कानों के छिद्र गहनों के भार से लम्बे और बड़े हो जाते हैं। ऐसी स्त्रियों बृद्धावस्था में भी घर का सारा काम दिन-भर बड़े उत्साह और महनत से करती दिखाई देती है। कहते हैं कि उन्हें वह शक्ति उस छिद्र चिकित्सा और सुवर्ण के संसर्ग से प्राप्त होती है। कान छेदने से हाँनिया रोग से भी कुछ बचाव होता है ऐसा सुनने में आया है। गर्भ में बालक जैसा हाथ-पैर मिटकर अदंगोला कार बना दीखता है जैसा ही कानों का आकार होता है। अतः मानव शरीर के कई मर्मस्थान कानों में पाए गए हैं। छिद्र चिकित्सा द्वारा उन पर नियन्त्रण करने से व्यक्ति स्वस्थ रहने में सहाय्य होता है। अतः भारतीय वैद्यों द्वारा उन सुख-गुण छिद्र चिकित्सा-पद्धति का आयुर्वेद के प्राचीन ग्रन्थों में सन्दर्भ देखकर आधुनिक विश्व को उस पद्धति का पूरा व्यौरा उपलब्ध कराना आवश्यक है।

अंडाहास में ऐसी कई बातें सीखी जा सकती हैं। किसी देश के गोरव

की लुप्त बातें इतिहास से ही जानी जाती हैं। जैसे भारत का स्वापत्य शास्त्र (जानी नगर और भवन-निर्माण कला), भारत का आयुर्वेद, खेद चिकित्सापद्धति, योग, प्राणायाम आदि कई बेजोड़ बातें हैं। किन्तु इस्लामी हमलों के छह सौ वर्षों के आतंक ने और दो सौ वर्षों के आंगन शासन ने भारतीय लोगों का आत्मविश्वास और आत्मगौरव ही नष्ट कर दिया। भारतीय हिन्दु लोग अपने-आपको हर प्रकार नगण्य, हीन और निकम्मे मानने लगे। अतः सही इतिहास की सही शिक्षा से वह आत्म-विश्वास जागृत कराकर भारतीयों को उनके प्राचीन और परम्परागत ज्ञान भण्डार टटोलने को प्रवृत्त कराना आवश्यक है।

### प्रभाव

विश्व के विविध प्रदेशों में पाया जाने वाला संस्कृत और वैदिक संस्कृति का जो व्यौरा हम दे रहे हैं उस प्रकार के प्रमाणों को इतिहासज्ञ और अन्य विद्वान् केवल यह कहकर टाल देते रहे हैं कि किसी तरह भारत का कुछ प्रभाव दूसरे देशों पर पड़ा होगा। वह प्रभाव क्यों, कब, कैसे और कितनी मात्रा में पड़ा। इसका संशोधन करने के भंझट में वे कभी पड़ते ही नहीं।

वे कभी इस बात का विचार नहीं करते कि आज भी भारत और अन्य प्रदेश ज्यों-केन्द्रों बने हुए हैं ही तो फिर आज भारत का अन्य देशों पर 'प्रभाव' क्यों नहीं पड़ता?

वे यह भी समझते हैं कि एक देश का "प्रभाव" दूसरे देश पर तभी पड़ता है जब उन प्रदेशों के शासन की बागडोर किसी अन्य देश के हाथ में होती है। भारत में जब इस्लामी राज्य था तो भारत पर इस्लाम का प्रभाव यानि दबाव पड़ा। इसी प्रकार भारत पर जब अंग्रेजों का राज्य कायम हुआ तब भारत पर अंग्रेजी रहन-सहन और विचार-प्रणाली का प्रभाव उफ़ दबाव पड़ा। इन उदाहरणों से हमें यह जानना चाहिए कि वैदिक संस्कृति का शासन अतीत में सारे विश्व पर होने के कारण ही गवंत्र वैदिक संस्कृति के सर्वांगीण प्रमाण दिखाई देते हैं। भेद केवल इतना ही है कि मुसलमान आक्रामक या अंग्रेज आदि पाश्चात्य देश, इन्होंने जैसे सैनिक

क्षमित से निजी शासन दूसरे देशों पर योपा वैसा वैदिक संस्कृति को कभी करना मही पड़ा। क्योंकि आरम्भ से ही वैदिक संस्कृति मानवजाति को देवी विरासत में प्राप्त हुई। वह सारे विश्व की आद्यतम और सार्वजनिक संस्कृति महाभारतीय पुढ़ तक अखण्ड और अमंग रही। तत्पश्चात् धीरे और अन्य प्रदेशों में हुस्ती और इस्लामी आक्रमणों से वह नष्टप्रायः-सी हो गई। किन्तु भारत में वह संस्कृति टिकी रही। अतः भारत के श्रवास से वैदिक संस्कृति का विश्व में प्रसार हुआ यह तिष्कर्ष ठीक नहीं। उससे ठीक उल्टा निष्कर्ष सही होगा कि विश्व के आरम्भ से विश्व-भर में छायी हुई वैदिक संस्कृति भारत में भी तक विद्यमान है जबकि वह अन्य प्रदेशों से गुम हो गई है।

### कोरिया के सूर्यवंशी राजा

यहाँ शताब्दी के एक कोरियाई राजा का नाम किम सुरो (Kim Suro) था। 'सुरो' यह सूर्य शब्द है। किम् यह सिंह का अपभ्रंश है। राजाओं को सूर्यवंशी कहना या समझना वैदिक प्रथा है।

### भारतीय राजकुल से विवाह-सम्बन्ध

उस समय अयोध्या में जो सूर्यवंशी हिन्दु राजा राज्य करता था उसकी कल्या से किम् सुरो का विवाह हुआ था। इससे सिद्ध होता है कि कोरिया का राजकुल भी वैदिकघर्मी, आर्य, सनातनी हिन्दु था। कोरिया के शताब्दी में लिखा है कि "इ० स० ४६ में अयोध्या की राज्यकल्या इस्लामी जाति के अनुसार नौका से सागर पार कर कोरिया में दाखिल हुई। विस वैदिक जातीय कोरियाई राजा से उस भारतीय राजकुमारी का विवाह हुआ वह राजा नौ कुट लम्बा था।"

### कोरिया की राजधानी गया

उस समय 'मया' नगर कोरिया की राजधानी थी। उसका उच्चार कोरियन् लोग 'क्या' करते थे क्योंकि संस्कृत 'ग' का उच्चार कई अन्य भाषाओं में 'ह' किया जाता है।

मात्र में मया नगर एक प्रसिद्ध और पवित्र तीर्थ-क्षेत्र है। विष्णु के

तीन पवित्र चरणों में से एक वहाँ प्रस्थापित है। इससे अनुमान यह तिकलता है कि कोरिया की राजधानी गया उक्त क्षेत्र है। इस कारण कही गई कि वहाँ भी भगवान् विष्णु का प्रसिद्ध देवालय अवश्य रहा होगा। वैदिक-प्रथा के अनुसार प्रत्येक राजा विष्णु का ही प्रतिनिधि माना जाता है।

कोरिया पर अधिकार रखने वाला सूर्यवंशी किम् (सिंह) राजकुल बड़ा प्रभावी था। सातवीं शताब्दी के जापानी दरबार में कोरिया के कई मेनानी और दरबारी अधिकारी पदों पर नियुक्त थे। यह एक प्रमाण है कि जापानी दरबार की प्रथा भी वैदिक ही थी।

वैदिक ऋत्रियों के राजकुल आपस में वेटी-व्यवहार रखते थे। उस प्रथा के अनुसार अनादिकाल से देश-विदेश के जनेक राजकुल आपस में विवाह-सम्बन्ध से बंधे थे। भारत-कोरिया-जापान के आपस में ऐसे ही सम्बन्ध थे।

त्रिवेदी विद्या के विवरण

### बौद्ध-पंथ

इ० स० ३७२ में कोरिया ने बौद्ध-पंथी होने की घोषणा की ऐसा कहा जाता है। इससे कई विद्वान् ऐसी कल्पना कर बैठते हैं कि भारत कोरिया के सांस्कृतिक और धार्मिक सम्बन्ध तभी से आरम्भ हुए होंगे। अतः तत्पूर्व भारत और कोरिया के राजकुलों के विवाह सम्बन्धों की या "गया" नाम की बात जब वे विद्वान् सुनते हैं तो उन्हें अचम्भा-सा लगता है। इस गुत्थी को वह सुलभा नहीं सकते। किन्तु इस समस्या का उत्तर बड़ा सरल है। बौद्ध पंथ कोई अलग प्रणाली योड़े ही थी। वह तो हिन्दु वैदिक संस्कृति का ही एक नया आविष्कार या संस्करण था। विश्व में सर्वत्र प्रथम वैदिक हिन्दू प्रणाली ही थी। कालान्तर में कुछ लोग अपने-आपको बौद्ध, ईसाई या इस्लामी मानकर वैदिक प्रणाली से अलग मानते लगे। वे सारे पंथ वैदिक धर्म की ही शाखाएँ हैं।

### चेरपु

कोरिया में चेरपु नाम का एक प्राचीन नगर है जिसमें वैदिक देवी भगवती का मन्दिर था। सारे विश्व में ही इस मातृ-देवी के मन्दिर होते

ये। अतः सारे प्राचीन देशों के इतिहास विश्वध्यापी वैदिक संस्कृति के इतिहास के भाग ही माने जाने चाहिए।

### पगोडा

फ्रेंच, अंग्रेजी आदि यूरोपीय भाषाओं में मन्दिर को पगोडा (Pagoda) कहते हैं। एक तिकोंको भी पगोडी (Pagodi) कहा जाता था। वह भगवती का अपभ्रंश पगदबी उफ पगोडी बना। भगवद् का ही विकृत उच्चार 'पगद्दि' होकर उससे पगोडा शब्द बना। अतः भगवान् और भगवती से हुए पगोडा और पगोडी शब्द भी इस बात के प्रमाण हैं कि प्राचीनकाल में सारे प्रदेशों में वैदिक संस्कृति होने से भगवान् और भगवती के मन्दिर नवंत्र होते थे।

### दिशाओं के पालक देवता

वैदिक संस्कृति में आठ दिशाएं कही गई हैं। उनके नाम हैं—उत्तर, दक्षिण, पूर्व, पश्चिम, ईशान्य, आग्नेय, नैऋत्य और वायव्य। इन दिशाओं के पालक हैं कुंबर, इन्द्र, यम, दरुण, इशानू, अग्नि, राक्षस और वायु। कोरिया में वैदिक संस्कृति होने के कारण उस देश में उन आठों देवताओं के चित्र, मूर्तियाँ इत्यादि बनती थीं और लोग उन्हें प्रणाम करते थे। उनमें से कुछ देवता लंदन नगर के ब्रिटिश म्यूजियम में प्रदर्शित हैं। उन्हें वैदिक परम्परा में ऋष्टदिक्पाल यानी आठों दिशाओं के पालक कहा जाता है। उनमें एक मूर्ति का कोरियन नाम है Wen जो वैश्ववण शब्द का संक्षिप्त रूप है। कुंबर का एक नाम वैश्ववण भी है। वह उत्तर दिशा का लोकपाल है। वह प्रतिमा सन् १५३६ की बनी होने का अनुमान है।

दूसरी प्रतिमा का कोरियाई नाम चीनी तरह के उच्चारण के कारण Tseng Chang कहा जाता है। किन्तु उसका मूल संस्कृत नाम विरुद्धक भी दिया हुआ है। वह यम का नाम है जो दक्षिण दिशा का स्वामी है। विरुद्धक और Tseng Chang में कितना अन्तर है। भाषा शास्त्रज्ञों को पता लगाना चाहिए कि विरुद्धक नाम Tseng Chang में कैसे बदला। ब्रिटिश म्यूजियम में प्रदर्शित वह प्रतिमा भी सन् १५३६ की बताई जाती

है। इससे यह साबित होता है कि सन् १५३६ तक तो कोरियाई प्रदेश में वैदिक देवताओं के प्रति पूज्यभाव टिका हुआ था।

### उच्चारों की तोड़-मरोड़

ऊपर कहे उदाहरण से इतिहासज्ञ और अन्य विद्वान् देख सकते हैं कि चीनी लोग, कृस्ती लोग, यहूदी लोग, अरबी मुसलमान आदि ने किस तरह वैदिक संस्कृति की तोड़-मरोड़ और खीचातानी कर उसे विश्व के इतिहास में जानबूझकर या नासमझी से नामशेष करने का यत्न किया।

इंग्लैण्ड का साम्राज्य जब अमेरिका से आस्ट्रेलिया तक फैला था तब उसके बीची के आइसलैण्ड, ग्रीनलैण्ड, वासुटोलैण्ड, वुकानालैण्ड, थाइलैण्ड, नागालैण्ड आदि नामों की प्रथा पड़ी। उसी प्रकार जब वैदिक धर्मियों का शासन रहा तब 'स्थान-स्थान' आदि नाम दिए गए। इस सम्बन्ध में चिंता प्राप्त यह है कि स्थान शब्द का ही आगे चलकर 'लैण्ड' अपभ्रंश हुआ।

अब इराक और ईरान नाम देखें। दोनों संस्कृत 'इर' धातु के शब्द हैं। इरावती, प्रेरणा आदि शब्द उसी 'इर' धातु से बने हैं। इरण का अर्थ है जलहीन वीरान प्रदेश। रण उसे कहते हैं जहाँ योद्धा पानी हो जैसे कच्छ का रण।

ईरान-इराक की सीमा पर Mosul प्रदेश है जो नाम संस्कृत 'मूसल' शब्द से पड़ा। मूसल से ही यूरोपीय विस्फोट अस्त्र को "मिसाइल" (Missile) कहते हैं। महाभारतीय युद्ध के पश्चात् ऐसे जो मूसल, विस्फोट हुए बगेर इधर-उधर पड़े थे उनसे यादव युवकों द्वारा छेड़छाड़ करते ही बड़ा विस्फोट हुआ। उससे बड़ा आतंक मचा और यादवों को द्वारिका छोड़नी पड़ी। वे जाकर ईरान-इराक की सीमा पर बसे। वहाँ बस जाने के कारण मूसल से हताहत लोगों की उस बस्ती का "मूसल" ही नाम पड़ा। महाभारत के मौसलपर्व में इस घटना का वर्णन है।

### मुसलमान शब्द की व्युत्पत्ति

मूसल से हताहत और निष्काषित होकर जो शरणार्थी इराक-ईरान प्रदेश में जा बसे वे मूसलमानव कहलाए। आगे चलकर इन्हीं लोगों को छल-बल से महंमदपन्थी बनाया गया। अतः मुसलमान शब्द महंमदपन्थी का द्योतक बन गया। किन्तु हमारे संशोधन के अनुसार मूलतः मुसलमान शब्द महंमदपन्थियों पर लागू नहीं था। मुसलमान शब्द तो मूसल से हताहत होकर शरणार्थी बने हुए लोगों का द्योतक था।

### मन्दिरों की कब्रें, मस्जिदें बनीं

ईरान-इराक आदि पश्चिम एशियाई देशों में जो-जो प्राचीन बड़ी और प्रेक्षणीय इमारतें हैं वे लगभग सारी मस्जिदें और कब्रें कही जाने के कारण इस्लामी समझी जाती हैं। यह इतिहास की भारी भूल है। वे सारी

अफगानिस्तान से सऊदी अरब स्थान तक के लगभग सारे ही देश हाल में इस्लामी बना दिए गए हैं और उनकी प्राचीन वैदिक संस्कृति नामशेष कर दी गई है। तब भी उस संस्कृति के अवशेषरूपी प्रमाण ढूँढ़कर सम्मिलित रूप में उन्हें आगामी पीढ़ियों के ज्ञान हेतु प्रस्तुत करने में इतिहासकार का शोध-कौशल्य परखा जाता है। जैसे किसी का वध करके उस अपराध के सारे चिह्न मिटा देने की अपराधी द्वारा पराकाष्ठा करने पर भी चाणक्य-व्यक्ति या पुलिस अधिकारी खूनी का पता लगा ही लेते हैं, मुच्चे इतिहासकार का कर्तव्य वैसा ही होता है।

इतिहासकार का दायित्व योद्धा जटिल और कठिन होता है। क्योंकि उद्यल-पुथल, लूट-पाट, युद्ध, कालप्रवाह से अपने-आप विस्मृति में लीन होने वाला इतिहास और कृस्ती, इस्लामी आदि विरोधी जमातियों द्वारा जान-बुझकर नष्ट या विकृत किया जाने वाला इतिहास, ऐसे कई संकटों से अतीत की लुप्त बातों का इतिहासकार को पता लगाना पड़ता है। अतः इतिहास-कारों का अष्टावधारी होना आवश्यक है। इस दृष्टि से हमें इस्लामी बनाए गए पश्चिम एशियाई देशों की वैदिक संस्कृति का पता लगाना है।

अफगानिस्तान, बिलोचिस्थान, धरुचिस्थान, काबुलिस्थान, काफिर-स्थान, कक्षाकास्थान, उभवेकिस्थान, अर्बस्थान, तुकंस्थान (यानि तुरग-स्थान) आदि नाम देखें। सिन्धुस्थान, हिन्दुस्थान आदि जैसे ही वे नाम होने के कारण वे मारे भनीत के वैदिक संस्कृति के दिए हुए नाम हैं यह जान ही जाना चाहिए।

आंखे मूँद कर चृपचाप वही नाम दोहराते रहे हैं। वे कभी यह नहीं सोचते कि वे नाम धैर्यें, सुरेण आदि वैदिक प्रणाली के संस्कृत नाम थे।

ईरान में प्रजा-राज्य स्थापित होने से पूर्व जो अन्तिम राजकुल था वह पहलवी घराना था। पहलवी यह बंश नाम वैदिक परम्परा का है। पुराणों में उसका उल्लेख है। वशिष्ठ की कामधेनु जब विश्वामित्र छीनकर ले जाने लगे तो उस कामधेनु का रक्षण करने के लिए जो क्षत्रिय कुल दौड़ते आए उनमें पहलवी नाम अन्तर्भूत है।

### ईरानी उपाधियाँ

ईरान के राजा की जो उपाधियाँ होती थीं उनमें उसे 'आर्यमिहिर' कहा जाता था। 'आर्य' यह वैदिक जीवन-पद्धति का नाम है और 'मिहिर' सूर्य का नाम है। अतः 'आर्यमिहिर' का अर्थ है वैदिक प्रणाली में सूर्य जैसा चमकने वाला। यह वाक्प्रचार भी पूरा वैदिक ही है। ईरान के पहलवी बंश को उस आर्यमिहिर उपाधि से यह दिचार सूर्खना चाहिए था कि उसकी प्राचीन पदवी तो आर्यमिहिर यानि वैदिक सूर्य की थी, किन्तु उसकी वर्तमान अवस्था तो इस्लामी चाँद की थी। दिन को रात में बदल देने जैसा बड़ा परिवर्तन आने पर भी वह ईरानी आर्यमिहिर राजा उम पवित्र सिहासन पर चैन से कैसे बैठ सकता था। क्या उस आर्यमिहिर पदवी से ईरान में पुनः वैदिक धर्म प्रस्थापित करने का कर्तव्य उसके मन में जाग नहीं उठता था? दरबारी, हलकारे द्वारा उस प्राचीन वैदिक आर्यमिहिर उपाधि की ललकार लगाने पर भी यदि कोई व्यक्ति उस उपाधि के मर्म के प्रति जागृत नहीं होता तो इतने अचेतन, गतप्राण मन की लानत नमकनी चाहिए।

मामान्यजन इससे देवरकार ही देखने में आते हैं। नित्य दिखने वाली किया-प्रक्रिया या सुनाई देने वाले शब्दों से उनके मन के, विचारों में कोई तरंग ही नहीं उठती। कई लोग संस्कृत या हिन्दी की बड़ी-बड़ी साहित्यिक पदवियाँ प्राप्त करने पर भी निजी नाम अनाड़ी, देहाती ढंग का बसेसर या विश्वभर ही रहने देंगे। उसे शुद्ध प्रकार से विश्वेश्वर या विश्वम्भर ऐसा नहीं लिखते। एक प्रकार से उन्हें सत्य से ढर और असत्य से प्रीति ही

जाती है। लगभग सारे लोगों का यही हाल होता है। क्या किया जाए? विद्या यहण करने पर भी यदि यही हाल हो तो विद्या पाने का लाभ ही नहीं?

### ईरान का राजचिह्न

ईरान के राजचिह्न में एक सिंह अपने दाहिने पैर से खड़ग धारण किया हुआ और अगले बाएँ पैर से पृथ्वी गोल को दबाया हुआ बताया गया है। यह 'कृष्णन्तो विश्वमार्यम्' का प्रतीक है। इसमें यह दर्शाया गया है कि सारी पृथ्वी पर राज्यसत्ता का तभी ठीक नियन्त्रण रह सकता है जब हाथ में खड़ग हो और हृदय सिंह जैसा पराक्रमी हो।

### ईरानी मुसलमानों वो विष्णुभक्ति

अरबों द्वारा छल-बल से ईरानियों को मुसलमान बना लेने पर भी ईरान में वैदिक संस्कृति अपंग अवस्था में विभिन्न रूपों में लंगड़ाती लड़-बड़ाती रही। किन्तु उसके बे अवशेष भी धर्मांव इस्लामी जानबूझकर विश्व की जनता से छिपाते रहे। अधिकतर अन्य धर्मों के लोगों ने ही ईरान की प्राचीन वैदिक संस्कृति के अवशेषों का उल्लेख किया है। अतः और भी कई ऐसे अवशेष होंगे जो अभी तक छिपे रहे हों और किसी को पता न लगे हों।

हंगरी देश के निवासी Arminius Vambery ने उक्त प्रकार के कुछ उल्लेख किए हैं। उसने कई मुस्लिम देशों में प्रवास किया था। उसके प्रवास वर्णन के ग्रन्थ का शीर्षक है Arminius Vambery—His life and Adventures, written by himself, प्रकाशक हैं T., Fisher Unwin, 26 Paternoster Square, London, 1894।

ईरान के शिराभनगर के समीप एक गाँव है सादी। ईरानी कवि सादी के उस गाँव में दफनाए जाने से उसी कवि के नाम से वह गाँव जाना जाता है। यद्यपि सादी जन्म से मुसलमान था तथापि वह वैदिक देवता विष्णु का भक्त था। ईरान की सारी जनता मुसलमान हो जाने पर भी सादी कवि विष्णुभक्त था। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि ईरान में कुछ जगतों में, गाँवों में या कुटुम्बों में, प्राचीन वैदिक परम्पराएँ जतन की जा

रही है। सादी की बाबत पृष्ठ १२८ पर व्हंडेरी ने लिखा है कि "Saadi even assumed the religion of the worshippers of Vishnu in order to extend and increase his knowledge of things." यानि "सादी ने विष्णु को भजने वाले, लोगों का धर्म इसलिए अपनाया ताकि उससे सादी को सब प्रकार का ज्ञान और अनुभव हो।"

अतः सादी के काव्य का अध्ययन करने वाले विद्वानों को सादी के जीवन का बारीकी से निरीक्षण कर पता लगाना चाहिए कि सादी ने वैदिक धर्म की दीक्षा कब और किससे ली? क्या अन्त तक वह हिन्दु ही रहा? उसके इष्ट-परिवार में से भी कोई हिन्दु हुआ था क्या? हिन्दु बनने के पश्चात् वह अपने कुटुम्ब में ही रहता था या अलग? क्या उसने कुछ देवालय बनवाए? उसके काव्य का कितना हिस्सा वैदिक धर्म की बाबत है?

### ईरान में शिव-पूजा भी

मुसलमान होते हुए भी ईरानी लोगों ने सुन्नीपंथी अरबों से अपने-आपको गियापन्थी कहलाकर भिन्न रखा है। इसका रहस्य क्या है? इसका रहस्य यह है कि अरब वैष्णवपंथी थे और ईरानी शैवपंथी थे। जिया, शैव का ही अपनाना है।

सामान्यतया यह समझा जाता है कि खलीफा पद के सम्बन्ध में मतभेद होने से अरबों और ईरानियों में पंथ-भेद निर्माण हुआ। इस सामान्य कल्पना का विवरण व्हंडेरी के प्रवास वर्णन में पृष्ठ ६८-६९ पर दिया गया है। वह लिखते हैं, 'महंमद की मृत्यु के उपरान्त उसके द्वारा किसी को उत्तराधिकारी न बनाने के कारण मुसलमानों में फूट पड़ गई। वहुसंख्यक मुसलमानों ने अद्वृद्धकर को खलीफा यानी धर्मप्रमुख माना क्योंकि महंमद के अनुयाईयों में वह सबसे वरिष्ठ था। किन्तु दूसरा (अल्पसंख्यक) पक्ष चाहता था कि महंमद का जामाता अली ही खलीफा माना जाए। इस संघर्ष में अली की हार हुई। अद्वृद्धकर पहला खलीफा बना। उसकी मृत्यु होने पर उस्मान खलीफा हुआ। उस्मान के पश्चात् उमर खलीफा बना। किन्तु अली के पक्ष ने खलीफापद के लिए संघर्ष चालू रखा और उमर की मृत्यु होने पर अली खलीफा बना भी किन्तु उसका अधिकार अल्पकाल

टिका। उसके विरोधियों का नेतृत्व स्वयं महंमद की विघवा अयोग्य ही कर रही थी। इस संघर्ष में अली का वध हुआ। अली की नी पत्नियाँ और तथापि महंमद की लाड़ली कन्या फातिमा के अतिरिक्त अली की अन्य पत्नियाँ नगण्य मानी जाती थीं। फातिमा से अली को दो पुत्र हुए—हमन और हुसैन। हुसैन ने खलीफा होना चाहा। एक बार हुसैन मक्का से कुफा नगर को जा रहा था (उसे कुफा नगर के लोगों ने निमन्त्रण दिया था।) किन्तु मरुस्थल में टिग्रिस नदी के किनारे याभीद के भेजे लोगों ने हुसैन के गुट के ऊपर एकाएक धावा बोलकर उन सबको बड़ी क्रूरता से मार डाला। इसी दुःखद घटना का शोक ताजिया निकालते हुए रो-पीटकर ईरान में मनाया जाता है।'

ईरानी शिया मुसलमानों द्वारा मुहर्रम मनाते हुए ताजियों का जुलूस हुसैन की मृत्यु की स्मृति में निकाला जाता है, ऐसा कहा जाता है। किन्तु जैसे इतिहास में अन्य अनेक भ्रामक धारणाएँ प्रचलित हैं, वैसी ही यह भी प्रतीत होती है। परिस्थिति का विश्लेषण करने पर यह पारम्परिक बात निराधार सिद्ध होती है। इस ग्रन्थ में विश्व इतिहास की ऐसी कई बातें बतलाई गई हैं जो निराधार होते हुए भी उन पर सारे लोग दृढ़ विश्वास करते हैं। पहली बात तो यह है कि खिलाफत के लिए संघर्ष करने वाले दोनों पक्ष अरब थे और उनका संघर्ष भी अरबी प्रदेश में ही चल रहा था। ईरानियों को हुसैन का वध किए जाने पर विशेष शोक मनाने का कोई कारण ही नहीं था। मूल कारण कोई और ही था।

इस्लाम कोई धर्म नहीं है। वह हो सत्ता और अधिकार प्राप्त कर अरबों का साम्राज्य बढ़ाने के लिए निर्माण किया गया एक भ्रामक नारा था। इसके अन्तर्गत अरबों ने ईरान पर चढ़ाई करके ईरानियों को रोदा। इससे अपमानित होकर दबे हुए ईरानियों को अरबों के विरुद्ध खड़ा होने के लिए कुछ बहाना चाहिए था। अतः जब खिलाफत के लिए संघर्ष आरम्भ हुआ तब अद्वृद्धकर को अरबों का समर्थन प्राप्त हुआ। अतः उसके विरोधियों का पक्ष ईरानियों ने लिया। यदि अरब लोग अली का पक्ष लेते तो ईरानी लोग अद्वृद्धकर की सराहना करते। अरबों ने ईरानियों को गुलाम बनाकर, उनकी बचो-खुची वैदिक संस्कृति को कुचलकर, उनके ऊपर जो नया

अरबी, महंमदी पंच शोप दिया था उसके प्रति निजी क्रोध प्रकट करने के लिए ईरानियों ने हुसैन के वध का बदला चाहने का बहाना बनाकर शोक मभाएं, जुलूम आदि आयोजित करने आरम्भ कर दिए।

मुहर्रम पर ईरानी लोग उनके मन्दिर गिराने, लूटने और जलाने के लिए अरबों के विहङ्ग निजी क्रोध और तिरस्कार प्रकट करते हैं। इस बात का प्रमाण द्व्यवरी के प्रवासवर्णन में पाया जाता है। अपने ग्रन्थ के पृष्ठ ६४-७० पर वह लिखते हैं, 'ताजिए निकलने के कुछ समय पूर्व एक दुबला-पत्तना (ईरानी) दरवेश मंच पर चढ़ा और ऊँची आवाज में भाषण देने लगा—या मुमीनीन(यानी धर्मानुयायियों)!' उसके ऐसा उच्चस्वर में कहते हो सारे लोग दिल्कुल चुप हो गए। फिर उसने एक लम्बी प्रारंभना की जिसमें शियापन्थियों की बीरता की प्रशंसा की गई। तत्पश्चात् उसने कुछ अद्यगण्य मुम्नी व्यक्तियों के नाम लेकर क्रोध से पागल हुए व्यक्तियों को हमने शाप नहीं देना चाहिए? क्या ऐसे व्यक्तियों का नत्यानाश हो ऐसी इच्छा हमने नहीं करनी चाहिए (मैं तो कहता हूं कि वे तीन कुत्ते जहन्नुम में जाएं—अबु बकर, उमर और उस्मान जिन्होंने खिलाफत हड्डप ली थी)।' ऐसा कहकर वह दस्ता थोड़ा रुक गया। उसे यह आजमाना था कि उसके बक्तव्य का श्रोताओं पर क्या प्रभाव हुआ। सारे ममुदाय ने, बक्ता की क्रोध-भरी गालियों और शापों का पूरा समर्थन करते हुए ऊँची आवाज में कहा, 'विश्वद-विश्वद' यानी 'ही-ही इससे भी बढ़कर, इससे भी बढ़कर'। इस तरह वह दरवेश गालियों और शापों से भरा निजी भाषण आगे चलाता हुआ महंमद की विष्वा अयेषा, मुवैया, याखेद आदि सारे अरब नेताओं के एक-एक करके नाम लेता रहा। एक-एक का नाम लेकर वह जैसे-जैसे रुकना बैसे-बैसे उसके सारे श्रोतागण एक माथ 'विश्वद...' 'विश्वद' कहकर उसका समर्थन करते।

### विश्वल का कलश

ईरान के शिया कहलाने वाले लोग वास्तव में शिवपंथी हैं इसका प्रमाण यह है कि आज भी ईरान में मस्जिद कहलाने वाली कुछ इमारतों

एवं त्रिशूली कलश लगा हुआ है क्योंकि वे कब्जा किए हुए मन्दिर हैं। इस सम्बन्ध में पुणे नगर से प्रकाशित होने वाले मराठी साप्ताहिक 'माणस' (मितम्बर-अक्टूबर १९८०) में विजय परुसेकर द्वारा लिखित ईरान यात्रा के संस्मरणों की जो लेखमाला प्रकाशित हुई थी उसमें एक तथाकथित मस्जिद का फोटो प्रकाशित हुआ था जिस पर त्रिशूल का कलश है।

### सोमनाथ शिवलिंग

द्व्यवरी ने यह भी लिखा है कि ईरान के इस्पहान नगर के पास अहमदाबाद नाम के गाँव में महंमद गजनवी द्वारा ले जाया गया सोमनाथ का प्रसिद्ध शिवलिंग रखा है, वह भी देखा। इस उल्लेख की पुष्टि हमें एक ईरानी ग्रन्थ में मिली। उस ग्रन्थ का नाम है हिस्टोरिकल मान्यूमेट्स आफ इरफाहान (Historical Monuments of Irfahan)। लेखक होनारफट, निदेशक इतिहास विभाग, तेहरान विश्वविद्यालय, सातवां संस्करण (Honarsfat, Director of History, Tehran University, 7th edition)। उसमें लिखा है, "काजी निजामुल्मुल्क स्कूल के प्रवेश द्वार के नीचे एक प्रमुख स्थान पर महंमद गजनवी द्वारा लूट कर लाई एक शिला महंमद सेलगंग से रखवाई। कहा जाता है कि वह शिला सुमराट (यानी सोमनाथ) के हिन्दू मन्दिर से (उखाड़कर) महंमद गजनवी ले आया था। आज भी वह अजीब छिली हुई शिला, जो तीन मीटर लम्बी है इमाजादे अहमद नाम की प्राचीन इमारत के बाहर इस्पहान नगर में विद्यमान है। उस शिला पर अरबी लिपि में 'Amen, O God of the two Worlds' यह शब्द खुदे हैं और एक तारीख अंकित है जो सन् ११६७-६८ की है। उस हिन्दू शिला को ईरानियों ने तिरस्कार से लोहे की शृंखला से जकड़ दिया था। उस शृंखला के बल उस शिला पर अभी पड़े हुए देखे जा सकते हैं।"

### मारतीय राजदूतों का कर्तव्य

सोमनाथ का महंमद गजनवी द्वारा अपहरण किया हुआ शिवलिंग ग्रंथानिस्तान के गजनी नगर में किसी मस्जिद के बाहर तिरस्कार से मुसलमानों के जूतों का कीचड़ या धूल खरोंचने के लिए रखा गया है,

ऐसा किसी इस्लामी तबारीख में हपने उल्लेख पढ़ा था। किन्तु ऊपर उद्धत किए उद्धरण के अनुसार वह शिवलिंग इस्पहान नगर के पास किसी इमारत के बाहर रखा हुआ है। उस शिला को प्रवेशद्वार के नीचे रखने का प्रयोजन यही था कि मुसलमान उस शिवलिंग पर निजी जूतों की धूल पा कीज़ह छारोंचकर मूर्तिपूजा को पैरों तले रोदने का समाधान प्राप्त करें। शिवलिंग के अपमान की बात, जो किसी अन्य तबारीख में हमने पढ़ी थी, मही है। अन्तर इतना ही है कि वह सोमनाथ का पवित्र शिवलिंग इस्पहान नगर के पास ईरान में है न कि अफगानिस्तान के गजनी नगर में।

प्रश्न यह उठता है कि १६४७ में स्वतंत्रता प्राप्ति के पश्चात् भारत सरकार के ईरान में जो राजदूत नियुक्त होते रहे क्या उन्होंने कभी उस शिवलिंग को देखा? वह शिवलिंग ईरान में है इसका कभी उन्हें ज्ञान भी था या नहीं? उस शिवलिंग को मम्मान से पुनः भारत लाने का उन्होंने कभी प्रयास किया? क्या भारत के विदेश मन्त्रालय को यह सूझवूँ भर है कि भारत से लूटी गई इस प्रकार की पवित्र, बहुमूल्य सामग्री या वस्तुएं भारत वापस ले आना हमारा लक्ष्य होना चाहिए।

भारत के इतिहासज्ञों का भी कर्तव्य होता है कि वे भारत के प्रधान-मन्त्री और विदेशमन्त्री आदि को ऐसे लूटी गई भारतीय सामग्री की बाबत सम्म-समय पर जानकारी देते रहें। किन्तु वह कर्तव्य न तो शासन स्वयं निभा रहा है और न ही भारत के इतिहासज्ञ।

### शिवलिंग पर खुदा अरबी लेख

शिवलिंग पर खुदे अरबी लेख की बाबत ऊपर जो व्यौरा दिया गया है वह विश्वास योग्य नहीं है। क्योंकि जिन आकामकों ने शिवलिंग हड़प किया वह उमे 'ऊँ दो विश्वों के देवता' ऐसा क्यों कहेंगे? जबकि उन्होंने तिरस्कारपूर्वक उसे लोहे की श्रद्धुला से जकड़ रखा था और पैर पोछने का साधन बनाया था? दूसरी आशंका यह है कि शिवलिंग पर जो तारीख लूटी है वह सन् ११६७-६८ के समय की क्यों है? उस समय तो महेश्वर गजनवी द्वारा उस शिवलिंग के अपहरण को १५० वर्ष बीत चुके हैं। तो क्या उस शिवलिंग में लिखी तारीख सही है? यदि सही है तो उस

तारीख का प्रयोजन क्या है? वह तारीख शिवलिंग पर क्यों अंकित की गई है?

### मोहरंम क्यों?

ईरान के शिया मुसलमान निषेधात्मक अन्त्येष्टि संस्कार को महरंम क्यों कहते हैं? उस दिन वे ७ या १० मंजिले ताजिले कन्धों पर उठाकर क्यों रोते-पीटते जुलूस निकालते हैं? जुलूस में कई लोग अपने-आपको हंटर मारते रहते हैं या अन्य प्रकार से निजी शरीर को पीड़ा पहुँचाते हैं। हिन्दुओं में भी शिव और शक्ति की पूजा करने वाले कई लोग इसी प्रकार निजी शरीर को जर्जर करने में ही त्याग या निजी स्वास्थ्य की बलि चढ़ाने में इतिकर्त्तव्यता मानते हैं। तो एक प्रकार से मोहरंम में निजी शरीर को कष्ट देने की वह प्रणाली इस्लामपूर्व हिन्दू समय की चली आ रही है।

दूसरी महत्त्वपूर्ण बात यह है कि अरबों ने स्वयं इस्लामपंथी बनकर ईरान पर हमला किया तो ईरानी लोगों को हथियारों से और हंटरों से मारते-पीटते-चीखते, जर्जर और धायल करते हुए उन्हीं के द्वारा ७ से १० मंजिलों वाले ईरानी शिवमन्दिर अरबों ने भ्रष्ट और भग्न करवाकर उन मन्दिरों का मलबा टोकरियाँ भर-भर कर ईरानियों के सिर पर लाद कर नगर के बाहर मैदानों में फिकवाया। भीषण और भयंकर अरबी अत्याचारों के स्परण में ईरानी जनता प्रतिवर्ष मोहरंम मनाती है ऐसा हमारा निष्कर्ष है। वे जो ताद्रूत कन्धों पर धारण किए हुए करबला में दफनाते हैं, वे उनके भग्न किए हुए शिवमन्दिरों के ढाँचे होते हैं। यदि वह हुसैन की प्रेत्यात्रा होती, तो उसमें आठ-दस मंजिल वाली इमारतों की प्रतिमाएँ बनाने का कोई कारण ही नहीं था। ताजिए तो रंग-बिरंगे और सोनाचाँदी जैसे चमकीले बनाए जाते हैं जैसे वैदिक मन्दिर बनते हैं। यदि वह इस्लामी अन्त्येष्टि होती तो उसमें विशाल भवनों जैसे ताजियों का कोई स्थान नहीं होना चाहिए था।

और एक मुद्दा यह है कि शिवजी के तेजोलिंग से उन्हें तेजाजी भी कहा जाता है। इसी कारण ताजमहल यह तेजोमहालय (शिवमन्दिर) का अपभ्रंश है, तो ताजिए तेजाजी शिव के मन्दिर की प्रतिमाएँ हैं। इन्हें

ताबूत भी कहते हैं। मुसलमान लोग मूर्ति को बुत् कहते हैं। ताजिये मूर्ति वाले मन्दिरों की प्रतिमाएँ होने के कारण भी उन्हें ताबूत कहा जाता है।

अब मोहर्रम शब्द का विवरण देखें। उससे भी पता चलेगा कि अबूबकर तिस्तु अज्जो के खिलाफत पद के लिए संघर्ष का उसमें कोई सम्बन्ध ही नहीं है। इस्लामी ज्ञानकोश (Encyclopaedia Islamia) (खण्ड ३, पृष्ठ ६१८) में लिखा है कि 'मोहर्रम इस्लामी वर्ष का पहला महीना होता है। मूलतः वह विशेष नाम न होकर विशेषण है।'

पाठक देखें कि इस्लाम के प्रथम मास का वह नाम होने से मोहर्रम का ईरान से, हुसैन से या खिलाफत के खगड़े से कोई सम्बन्ध नहीं है। 'मुहर्रम' इस संस्कृत शब्द का अर्थ है 'अल्पकाल मग्न हो जाना'। वर्ष के आरम्भ में ईश्वर के ध्यान में मग्न हो जाना यह उसकी विशेषता होने के कारण इस्लामी ज्ञानकोश ने ठीक ही लिखा है कि The name is originally not a proper name but an adjective. इससे पाठक जान सकते हैं कि इस्लामी प्रथाएँ और वाक्प्रचारों का मूल किस प्रकार वैदिक संस्कृत भाषा से जाना जा सकता है। क्योंकि इस्लाम की आयु केवल १४०० वर्ष ही तो है। उसके पूर्व उन प्रदेशों में सारी वैदिक सम्यता ही तो थी।

पूरे मास का वह नाम ताजियों के जुलूस को भी लगाना बड़ा अटपटा-सा लगता है। और यदि मुनी लोग भी उस पूरे मास को मोहर्रम कहते हैं तो शिया लोग वही नाम उनके ताजियों के जुलूस को क्यों लगाते हैं, जबकि उनका वह जुलूस का दिन किमी एक विशिष्ट क्रह्तु में नहीं पड़ता। भिन्न वर्षों में वह भिन्न क्रह्तुओं में पड़ता है।

हम बब एक अन्य प्रमाण उद्भूत करते हैं। A Dictionary of Islam by Thomas Patrick Hughes, (Oriental Publishers, 1488 Pataudi House, Delhi) के पृष्ठ ४०७ पर मोहर्रम का अर्थ लिखा है, "Literally that which is forbinadden. Anything Sacred, the first month of the Mohammedan year, the first ten days of the month observed in commemoration of the martyrdom of al-Husain. These days of lamentation are only observed

by the Shia Muslims but the 10th day of Muharram is cherished by the Sunnis. The ceremonies of the Muharram differ much in different countries". यानि इस्लामी शब्दकोश में दिए मोहर्रम के अर्थ इस प्रकार है : "शब्दशः इसका अर्थ है कि जिसे करने से रोका गया हो, प्रतिबन्ध लगा दिया गया हो (कुछ भी पवित्र वात)। इस्लाम का प्रथम मास। उस महीने के आरम्भ के १० दिन जो हुसैन की मृत्यु के शोक उर्फ़ सूतक के समझे जाते हैं। वह शोक और सूतक केवल शियापन्थी लोग ही मानते हैं। किन्तु मोहर्रम का दसवाँ दिन सुन्नी भी मनाते हैं। मोहर्रम मनाने के प्रकार विभिन्न देशों में भिन्न-भिन्न होते हैं।"

ऊपर दिया अर्थ बड़ा महत्वपूर्ण है तथापि अधिकतर लोग उस पर विचार नहीं करते। प्रतिबन्धित आचार यह उसका पहला अर्थ है। हमने भी यही कहा है कि ईरानी लोग जो शिवपूजन करते थे उस पर अरब आक्रामकों ने प्रतिबन्ध लगाया। उसी के स्मरण में ईरानी लोग रोते-पीटते हैं। दूसरा अर्थ है "कोई भी पवित्र आचार"। शिवपूजन पर लगाए प्रतिबन्ध का संस्मरण पवित्र आचार ही है। तीसरा अर्थ है उस मास के आरम्भ के दस दिन। वह भी ठीक ही है क्योंकि वैदिक संस्कृति में सूतक सामान्यतया दस दिनों का होता है। अन्तिम भाग में उल्लेख है कि मोहर्रम मनाने के प्रकार प्रदेशानुसार भिन्न होते हैं। वह इसलिए कि विविध प्रदेशों में शिवपूजन में योड़ा-योड़ा अन्तर हुआ करता था।

इस विवरण से पता चलेगा कि आम लोग मोहर्रम का मूल अर्थ और सन्दर्भ आदि जाने बगैर ही कही-सुनी वातों के अनुसार अपनी कल्पना बना लेते हैं। इससे सबक सीखकर ईरान की अनेक प्राचीन इमारतों का पुनर्अध्ययन और पुनर्निरीक्षण करना आवश्यक है। ऐसा करने पर पता नहेगा कि वे शिवमन्दिर थे जो अरबी-इस्लामी आक्रामकों ने छल-बल से महिजदे कहलवाए। अतः मोहर्रम एक प्रकार से इस्लामी बनाए गए ईरानियों का छीनी गई वैदिक संस्कृति का शोकपूर्ण संस्मरण है।

### गंगा-पूजन

भारतीय परम्परानुसार गंगा पर जनता की बड़ी अद्दा है। भारतीय

लोग मानते हैं कि भगीरथ की तपस्या द्वारा स्वर्ग में बहनेवाली गंगा पृथ्वी पर आई गई। इसके अधिष्ठन में वह कही पृथ्वी में द्वेदकर पाताल में निकल जाए इसलिए शिवजी ने गंगा का वेगवान प्रवाह निजी जटाधारी मस्तक पर खेला। उससे गंगा और भी पवित्र तो हुई किन्तु गंगा का मारा गंव हरण होकर वह शिवजी की जटाओं में जल की छोटी धारा जैसी ऐसी सुख हो गई कि पृथ्वी पर वहने के लिए उसे मार्ग ही नहीं मिलता था।

वही दन्तकथा इस्लाम-पूर्व ईरान में भी प्रचलित थी यद्यपि उसमें विशिष्ट व्यक्तियों के नाम बदले गए हैं। हेरोडोटस (Herodotus) द्वारा तिसे इतिहासग्रन्थ में दी टिप्पणी में उस दन्तकथा का उल्लेख मिलता है। (पृष्ठ 131, HERODOTUS, Rawlinson's translation, revised and annotated by A.W. Lawrence, the Nonesuch Press, Great James Street, Bloomsbury, England), टिप्पणी इस प्रकार है, "The Persian cult of Aphrodite... The native goddess may have started personification of a single river (or conceivably of the Milky Way). In the Avesta she is entitled Ardvi, Shura, Anahita (i.e. the high, powerful, undefiled) and is the heavenly spring... her source being on the top of a mythical mountain in the region of the stars. She came down to earth on the command of Ahura Mazda."

इमका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है : "अफोडाइट की ईरानी परम्परा। वह वहाँ की देवी थी जो नदी रूप या आकाश गंगा ही हो। अवेस्ता ग्रन्थ में उसे आदंबी, शूरा, अनलहिता (यानि उच्च, शक्तिमान और शुद्ध) और स्वर्ग का झरना कहा है। किसी पौराणिक गिरिशिखर के ऊपर उसका उद्गम बताया जाता है। वह पर्वत शिखर आकाश से भिड़ा हुआ है। अहंर भास्त्र की जाजा में वह पृथ्वी पर आई।"

भारतीय हिन्दु पाठक इस ईरानी पौराणिक कथा को एकदम पहचान जाएंगे। क्योंकि वह हमारी गंगावतरण की ही तो कथा है। वह देवता है। वह नदी भूमि है। उसके अनेक नाम हैं। वह उच्च, शक्तिमान और शुद्ध मानी गई थी। उसे स्वर्गगमिनी कहते थे। आकाशगंगा नाम भी उसी का

बोतक है। केलाशपर्वत पर खड़े भगवान शिव के माथे पर गंगा उतर आई और वह वहाँ से पृथ्वी पर उतरी। अतः गिरी शिखर ही उसका उद्गम स्थान है। केलाश शिखर आकाश से ही भिड़ा माना जाता है। क्योंकि वह शिवजी का निवास-स्थान है। भगीरथ की बजाय अहुर माझदा का नाम ईरानी कथा में दिया गया है जबकि भगीरथ की तपस्या से प्रसन्न होकर स्वर्ग से पृथ्वी पर उतरने की भगीरथ की विनती गंगा ने मान ली थी।

इससे एक बात और यह पता लगती है कि पारसी लोग हिन्दू थे। अतः ईरान पर अरबी मुसलमानों का आक्रमण होते ही पारसी लोगों ने भारत में शारण ली। दूसरी बात यह पता लगती है कि पारसी झेदवादस्था ग्रन्थ, वैदिक ग्रन्थों का ही ईरानी संस्करण है। इसलिए उसमें गंगावतरण की कथा है। उस कथा में और भारतीय पुराणों की कथा में जो नाम आदि बदल गए हैं उसका कारण यह है कि महाभारतीय युद्ध के पश्चात् गुरुकुल शिक्षण-पद्धति टूट जाने से भिन्न-भिन्न प्रदेशों में वही कथाएं अपने-अपने प्रादेशिक ढंग से कहते-कहते कालान्तर से उनमें भिन्नता आ गई।

### संगीत

विश्व में सर्वंत्र वैदिक संगीत ही होता था। अतः इस्लामपूर्व ईरान में वही संगीत था। इसके सम्बन्ध में Fodor's Guide to Iran (Richard Moor द्वारा सम्पादित, प्रकाशक Hodder and Stoughton, London, 1979) के पृष्ठ ५२ पर लिखा है कि ईरान का नरेश बेहराम पंचम (सन् ४१२-३८) केवल उतने ही से समाधान न मानकर भारत से संगीतज्ञों को भी लाया। अतः भारतीय और ईरानी संगीत में समानता होना कोई आश्चर्य की बात नहीं।

ऊपर दिए उद्धरण के भावार्थ से हम सन्तुष्ट नहीं हैं। आज तक के इतिहासकारों ने टूटी-फूटी कल्पनाओं से विश्व इतिहास का जो आधा-जपूरा, टेहा-मेहा ढाँचा खड़ा किया है, उसमें ऐसे कई असंगत कथन अन्तर्भूत हैं।

उपर दिए उद्धरण का ही उदाहरण लें। उसमें ईरान के राजा का नाम बेहराम लिखा है। वह पट्टाभिराम, सीताराम जैसा राम पर आधारित

नाम है। उस उद्धरण से पाठक की यह कल्पना बनती है कि योगायोग से बेहराम पौवर्षी शताब्दी में कुछ भारतीय संगीतज्ञों को ईरान में लाया, इसलिए उस समय से ईरानी संगीत में भारतीय संगीत की कुछ छटा आई, यह निष्कर्ष असंगत होगा।

पाठक इस बात पर ध्यान दें कि बेहराम ने भारतीय संगीतज्ञों को ईरान बुलाया ही इसलिए था कि ईरानी संगीत पूर्णतया वैदिक संगीत पर आधारित था और उस शास्त्र के प्रवीण जानकार उस समय भारत में ही थे। जैसे किसी का सितार टूट जाए तो उसे ठीक कराने सितार का मालिक सितार बनाने वाले कारीगर को ही बुलाएगा न कि ताला-चाबी वाले को।

सारे विश्व में सूष्टि के आरम्भ से सर्वत्र वैदिक संगीत ही था। किन्तु बेहराम के समय में ईरान में वैदिक संगीत परम्परा कुछ ढीली पड़ गई थी। अतः उस प्रथा का पुनरुज्जीवन करने के लिए भारत से संगीतज्ञ बुलवाने पड़े।

### चानुवर्ण्य धर्मश्रिमो समाज

मानवी समाज के वैदिक संस्कृति ने चार भाग बनाए हैं—ब्राह्मण, ऋषिय, वैश्य, शूद्र। प्रत्येक विभाग के व्यक्ति को जीवन भी ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यास—ऐसी चार अवस्थाओं में बिताने की प्रथा थी। ईरान-इराक आदि प्रदेशों में लगातार १३०० वर्ष इस्लाम के आतंक और अत्याचार मचाने पर भी अभी तक उस प्राचीन वैदिक समाज पद्धति के अवशेष पाए जाते हैं। वह इसलिए कि इस्लाम के लाखों वर्ष पूर्व से वही वैदिक संस्कृति की जड़ें गड़ी हुई हैं। इस सम्बन्ध में ६ दिसम्बर, १९८२ के अंग्रेज दैनिक Times of India के अहमदाबाद संस्करण में प्रकाशित हुआ समाचार हम नीचे उद्धृत कर रहे हैं।

### YAZIDIS IN IRAN FACE EXTERMINATION

An ancient people who have escaped countless attempts at their extermination for 14 centuries are now threatened by the Iran-Iraq conflict. The Yazidis, a confederation of tribes, have a religion based on Zoroastrianism in the heart

of the Muslim Middle East. They consider the war to be caused by Islamic fanaticism from which they themselves have suffered in the past. The Yazidis are referred to as Satan worshippers in the region, but Muaawiah says this is just a lable. 'We do not worship Satan, he explained, 'We just admire him for being the first to oppose arbitrary authority and the whimsical decisions of the Almighty. He said that several major Kurdish, Turkish and Arab tribes are followers of the same. The Yazidis do much that is abhorrent to Muslims; they drink wine, eat pork, take only one wife and base their society on an ancient caste system with four basic groups—princes, priests, warriors and workers. They believe in the transmigration of souls and revere fire.'

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है, "एक प्राचीन जमात जो १४०० वर्ष (इस्लामी हुमलों से) अपने आपको बचाती रही है, उसका अस्तित्व ईरान-ईराक युद्ध छिड़ जाने से संकट में पड़ गया है। उस जमात का नाम है याभिदी। यह अनेक टोलियों का संगठन है। उस मध्यपूर्व एशिया प्रदेश में वह पारसी तरह का धर्म है। वे कहते हैं कि जिस इस्लामी धर्माधिता का उन्हें सामना करना पड़ा है उसी धर्माधिता के कारण ईरान-ईराक युद्ध चल पड़ा है। उस प्रदेश के मुसलमान, याभिदियों को शैतानपूजक कहते हैं। किन्तु याभिदी लोग कहते हैं कि वे शैतान को पूज्य नहीं मानते। किन्तु भगवान के भी मनमानी का विरोध करने वाले शैतान के प्रति उन्हें आदर अवश्य है। उनका कहना है कि कुर्दी, तुक़ और अरब लोगों में कई जमातें याभिदियों जैसी ही हैं (इस्लाम से भिन्न)। याभिदियों की कई प्रथाएँ मुसलमानों को पसन्द नहीं आतीं, जैसे मदिरापान और सूकर के मांस का भक्षण। उनमें मुसलमानों जैसा बहुपत्नीत्व का रिवाज नहीं है। उनमें चार प्रमुख सामाजिक विभाग हैं—राजपुत्र, पुरोहित, योद्धा और कर्मचारी। पुनर्जन्म में उनका विश्वास है और वे अग्नि को पूज्य मानते हैं।"

जबर दिए उद्धरण से स्पष्ट है कि अफगानिस्तान से अलजीरिया, मोरक्को तक जितने देश है उनमें ऊपर से मुसलमान दिखने वाली जनता में कई बमाते ऐसी है जो गुप्तता से अपनी प्राचीन वैदिक मान्यताएं, रीति-रिवाज, रहन-महन आदि बड़ी निष्ठा से टिकाए हुए हैं। उन पर से इस्लामी दबाव यदि किसी प्रकार हटा दिया जाए तो वे अपने आपको वैदिक धर्मों घोषित कर देंगी।

### भुठलामा इतिहास

जब से ईरान पर इस्लाम घोपा गया तब से अन्य मुसलमान देशों का अनुकरण करते हुए ईरान ने भी निजी इतिहास भुठला दिया।

Sir W. Drummond नाम के अंग्रेज लेखक इस्लाम की इस हेराफेरी के सम्बन्ध में लिखते हैं (Tavernier 1. 2. Neibuhr Volume 2. Howel's Travels etc.) कि यहूदियों के नेता जोना को कब्र दुष्टता से उनके ऊपर मस्तिश्व बनाकर (यहूदियों से) छुपाई गई है। मोसल नगर की बाबत ड्रमण्ड लिखते हैं कि "ईरानी लोग ऐसा ढोंग करते हैं कि मोसल नगर का निर्माता Tebmureth उंफ Tahamartha था।" स्पष्टतया वह वैदिक नाम चिमूर्ति है।

*Origines or Remarks on the origin of several Empires, States and cities by the Rt. Hon'ble Sir W. Drummond, (Printed by A. J. Valpy, Red Lion Courts, Fleet Street, London, Sold by Baldwin & Co. 1826)* ग्रन्थ के खण्ड १ पृ० १६५ पर ड्रमण्ड लिखते हैं, "ईरानी लोग निजी राजकुल को प्राचीनतम और सबसे गतिमान मानते हैं। हिन्दुओं के जितनी ही वे ईरानी सभ्यता की प्राचीनता का दावा करते हैं। ईरानी इतिहासकार समझते हैं कि भारत को ओह सारे एशिया स्थान पर ईरान का राज्य था। उन्होंने ईरान के साम्राज्य को सोमाएं अनाप-शनाप बता रखी है।"

वरद-नेष्टकों के निजी बहूप्यन के अन्धाधुन्ध दावे यूरोपीय लेखक भी हैं बहुकर उयों-केन्ट्यों दोहराते रहते हैं ऐसा ड्रमण्ड साहब का आर्थेप है। निम्न ग्रन्थ के पृष्ठ २०२ पर ड्रमण्ड साहब लिखते हैं, "अरबों के दावे

यूरोपीय लेखक और ईरानी लेखक भी दोहराते रहते हैं। उन दावों के मनुसार समरकन्द, कन्दहार और अन्य बहुत से नगर सिकन्दर महान (Alexander The Great) ने बसाए और वे नाम इस्कन्दर नाम के अपनेभूमि हैं। यदि वे दावे सही माने जाएं तो सिकन्दर के पूर्व अनेक नामकुलों ने जितने नगर बसाए होंगे, उनसे कहीं अधिक सिकन्दर ने अकेले बसाए होने चाहिए। सिकन्दर ने तो पुराने नगरों पर ही निजी नाम घोप दिया होगा। यीक लोगों ने कई नगरों को अलेक्जेंड्रिया नाम दे दिया होगा यद्यपि उन नगरों के नागरिक निजी नगर का उल्लेख किसी और नाम से करते होंगे।"

हमें तो यह भी आशंका है कि सिकन्दर नाम का कोई विजेता यूनानी आक्रामक था भी या नहीं क्योंकि भारत के इतिहास में उसका कोई उल्लेख नहीं और यूनानी उल्लेख भी सारे कहे-सुने हैं। मेगस्थनीज, ऑरिअन आदि जो सिकन्दर की सेनाओं के साथ थे और उन्होंने ऑस्मों-देखा हाल लिखा ऐसा कहा जाता है, उनके लिखे वर्णन उपलब्ध नहीं हैं। साथ ही यूनानी लेखकों में धौसबाजी बड़ी चलती थी।

अलेक्जेंड्रिया आदि नगरों के नाम सिकन्दर के नाम पर आधारित हैं यह धारणा सही नहीं है। वह अजक्षयेन्द्र मूल संस्कृत नाम है जिसका अर्थ है अदृश्य देवता।

### अश्वमेध यज्ञ

हेरोडोटस और Xenophon आदि इतिहासकारों ने लिखा है कि ईरानी लोग अश्वमेध यज्ञ करते थे। इससे स्पष्ट है कि वे वैदिकधर्मों थे।

ईरानी लोगों की धारणा है कि उनकी संस्कृति सबसे प्राचीन है और सूचित उत्पत्ति के समय से है। ईरानियों ने और अन्य सभी लोगों ने, सही अर्थ में समझना आवश्यक है। महाभारतीय युद्ध तक ईरान, भारत आदि सारे प्रदेश एक ही विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति के अंग थे। जब किसी प्रदेश में किसी कारण विद्रोह होता था तो उसके विरुद्ध वैदिक सभ्राद् संनिक कायंवाही करते थे। कालिदास के रघुवंश में ईरान में प्रकट हुए एक विद्रोह को किस प्रकार रघु राजा ने दवाया उसका वर्णन है। लिखा है कि रण में

दाढ़ीबाले ईरानी विद्रोहियों के शर्वों के मुख ऐसे दीखते थे जैसे मधुमक्खियों के छत्ते हों।

प्राचीनकाल में ईरान नाम का कोई भिन्न राष्ट्र न होने से ईरान की अधिसत्ता अन्य देशों पर रही है इस तरह की आधुनिक ईरानी मुसलमान जनता की कल्पना निराधार है। जो ईरानी लोग मुट्ठी-भर अरबों के बाक्कमान से भयग्रस्त होकर अपनी प्राचीन वैदिक सभ्यता को छोड़ मुसलमान बन गए, उन्हें निजी बहादुरी की कल्पना करना शोभा नहीं देता।

### समरकन्द और मार्कण्डेय

निवी ग्रन्थ के पृष्ठ ३२२ पर इमण्ड साहब लिखते हैं कि “ग्रीक इतिहास-कार ओरियन के अनुसार मारकण्डा यह सागदियाना की राजधानी थी। मारकण्डा शायद वही नगर है जिसे ईरानी लोग आजकल समरकन्द कहते हैं।”

यह बड़ी महत्वपूर्ण सूचना है। मार्कण्डेय प्रसिद्ध पौराणिक कृष्णियों में से एक है। रशिया यह कृष्णीय देश है। इसी कारण उसमें विविध वैदिक कृष्णियों के नाम पाए जाते हैं। जैसे काश्यप नाम से कास्तियन सागर है। बाहमीकि नाम के अपभ्रंश से कालमीक प्रदेश है और मार्कण्डेय नगर अब समरकन्द कहलाता है। सागदियाना राजकुल भी प्राचीन शुद्धोदन नाम है। उसी कुल के राजमहल को तेमूरलंग की कब्र कहा जा रहा है।

इस्लामपूर्व जो ईरान का ऐतिहासिक कर्तव्य था उसे मुसलमान बनने पर ईरानियों ने किस तरह विकृत किया उसका उदाहरण देते हुए इमण्ड ने लिखा है कि “ईरान की इस्लामपूर्व लिपि में जो नाम या विवरण था उसे इस्लामी अरबी लिपि में लिखते-लिखते उनका अर्थ, उच्चार आदि सारा बदल दिया गया। (इमण्ड के ग्रन्थ के पृष्ठ ३२१ पर यह उल्लेख है)। इस्लाम-पूर्व ईरानी लोगों की लिपि भेंद या पहलवी थी।

### वैदिक विश्वसाम्राज्य

अनादिकाल में महाभारतीय युद्ध तक विश्वव्यापी वैदिक साम्राज्य था, यह जो हमारा सिद्धान्त है उसकी पुष्टि इमण्ड साहब के ग्रन्थ के पृष्ठ ३६१ पर दिए गये व्यौरे से होती है। वे लिखते हैं कि “विश्व के आरम्भ के

मूँगों में ईरान और भारत के नीति-नियम, कायदे-कानून आदि समान थे। वे सारे एक ही राजसत्ता के प्रजाजन थे। ईरानियों की प्राचीन भाषा भेंद, संस्कृत की ही एक शाखा थी। हिन्दुओं में प्राचीन परम्परा के अनुसार ईरानी और चीनी दोनों भारतीय अधिसत्ता के आधीन थे। मनुस्मृति में ईरानी उल्लेख है की पहलवी, चीनी आदि कई ऋत्रिय जातियों ने वैदिक नीति-नियमों का उल्लंघन किया।” आगे चलकर पृष्ठ ३८० पर इमण्ड साहब कहते हैं कि “इतना प्रमाण होते हुए भी निजी अभिमानी वृत्ति के कारण ईरानी लोग कबूल नहीं करते कि वे कभी परतंत्र थे।”

इमण्ड साहब का आरोप ठीक ही है क्योंकि ईरानी लोग कई बार परतंत्र हुए हैं। रघु ने उनका पराभव किया था, यूनानियों ने किया, अरबों ने किया। हम तो यहाँ तक कहेंगे कि जब तक ईरान इस्लामी बना रहेगा तब तक वह अरबों का गुलाम ही माना जाना चाहिए। जिस देश को निजी प्राचीन लिपि, भाषा, धर्म और संस्कृति अरबों के आक्रमण के कारण छोड़नी पड़ी वह देश स्वतंत्र कहलाने का अधिकारी नहीं है।

इमण्ड के ग्रन्थ के खण्ड २ के पृष्ठ १३० पर दिया गया भी हमारे वैदिक विश्वसाम्राज्य के सिद्धान्त की पुष्टि करता है। वे लिखते हैं कि, “अनेक प्रमाणों से प्रतीत होता है कि प्राचीन भारतीय, ईरानी, तात्तर और चीनी लोगों की न्याय-व्यवस्था, धर्म और विद्या समान थे। तुराण (यानी तात्तर और चीन) के लोग ईरानियों जैसे ही सूर्यपूजक थे। अद्वमेध यज्ञ करते और सूर्य को रथ अर्पण करते। चीनी लोग भी सूर्यभक्त थे और ग्रहपूजन भी करते थे”।

### मनुस्मृति का प्रमाण

पहलवी उफे ईरानी, चीनी आदि लोग एक ही वैदिक समाज के सदस्य होते हुए भी कर्तव्यच्युति और ब्राह्मणों का मार्गदर्शन खोने के कारण कुछ समय पश्चात् विभक्त हो गए। इस सम्बन्ध में मनुस्मृति के बचन इस प्रकार हैं—

शनकंस्तु कियालोपादिमा क्षत्रिय जातयः।

बृष्टहत्यं गता लोके ब्राह्मणादर्शनेन वा ॥

वीडुकाद्योद्र इविहा: काम्बोजा यवना: शका: ।  
वाहवा: पहस्याद्वीना: किराता वरदा: खजा: ॥

### वैदिक सूर्यं शार्दूल भारत का राजचिह्न

इमण्ड ने उल्लेख किया है कि “A lion surmounted by the solar orb, was the device of the ancient monarchs of India यानी ‘सिंह पर सबार सूर्यगोल प्राचीन भारतीय शासकों का राजचिह्न होता था।”

संस्कृत में “शार्दूल” शब्द सिंह, बाघ और चीता जाति के पशुओं के लिए प्रयोग किया जाता है। सूर्य, धन्त्रिय राजकुलों का जनक माना गया है। सिंह (या बाघ, चीता आदि) पराक्रम, धैर्य, शौर्य आदि का जीताजागता प्रतीक माना गया था। अतः भारतीय हिन्दू आर्य वैदिक राजचिह्न सूर्यं जिस वस्तु पर वास्तु (यानी इमारत) पर हो वह सनातन आर्य, हिंदू वैदिक धर्म की मानी जानी चाहिए और ठीक वही चिह्न रशिया देश के समरकन्द में उस विशाल महल के प्रवेशद्वार के दोनों ऊपरले कोनों पर बन्कित है जिस इमारत को तैमूरलंग की कब्र कहा जाता है। कोई यह विचार नहीं करता कि यदि तैमूरलंग के प्रेत के आसरे के लिए इतना बड़ा महल बनाया गया तो जीवित तैमूरलंग के उससे कई गुना विशाल और सुन्दर पचासों महल होंगे। वे कहाँ हैं?

ऐसा विचार करने पर यह ध्यान में आता है कि फरगान (यानी प्रकाश) प्रदेश के मार्कण्डेय (समरकन्द) नगर में जो विशाल महल तैमूर की कब्र कहा जाता है वह वहाँ के प्राचीन राजाओं का महल है। क्योंकि उसके प्रवेशद्वार के दोनों कोनों में जो राजचिह्न खुदा है उसे अभी भी वहाँ को स्त्री स्थलदर्शिका (Guides) “सूरसार्दूल” कहती हूँ यह कबूल करती है कि “सूरसार्दूल” का वर्ण उन्हें जात नहीं। वह स्पष्टतया “सूर्यसार्दूल” शब्द है। यह संस्कृत शब्द और वैदिक राजचिह्न इस बात के स्पष्ट प्रमाण है कि वह उस प्रदेश के प्राचीन संस्कृत भाषी हिन्दू राजकुल का महल है। उस में शाहन-भिंद (यानी जीवित राजा) नाम का एक अन्य भी प्राचीन हिन्दू राजमहल है।

भारत की बीकानेर रियासत में राजा और दरबारियों का जो कलब यानी कोडामण्डल या उसका भी नाम ‘सार्दूल कलब’ था। सार्दूल यह शार्दूल का अपभ्रंश है। उस मण्डल के सदस्य सारे जगतसिंह, मानसिंह आदि सिंह ही हुआ करते थे। अतः उस मण्डल का सिंह मण्डल उर्फ शार्दूल मण्डल यानी ‘सार्दूल कलब’ नाम पड़ा। इससे पाठक देख सकते हैं कि भारत का सार्दूल शब्द रूस के समरकन्द नगर में इसलिए अस्तित्व में है कि वहाँ भी वैदिक धन्त्रियों का साम्राज्य था। अमेरिका में जो Lions Club होते हैं उनका स्रोत ऊपर कहा हुआ वैदिक ही है।

अतः तैमूरलंग उसी इमारत में रहता था। उसके मरने के पश्चात् उस महल में तैमूरलंग के नाम से असली या नकली कब्र बना दी गई है। हो सकता है कि उस इमारत में स्थान-स्थान पर वैदिक देव मूर्तियाँ ही दबी हों। ऐसी कब्रें बना देने का उद्देश्य यह था कि बगैर कोई चौकीदार रखे उस इमारत की मिलकियत इस्लामी ही रहे। क्योंकि दुःखी, पवित्र इमारत समझकर अन्य कोई जमात उस इमारत पर कब्जा करने को न ललचाए।

### शंख-पंथ

शिव, वैदिक त्रिमूर्ति के एक प्रमुख देवता हैं। शंख और बैष्णव ऐसा कोई विरोध या वैमनस्य वैदिक संस्कृति में नहीं है। वैदिक परम्परा में अनगिनत देवता रूप हैं। किन्तु रूप यां आकार कोई भी हों वह पूरे देवत्व का प्रतीक होता है। वैदिक संस्कृति में आस्तिक से नास्तिक तक सबका अन्तर्भाव है। आस्तिक वालों में भी पूजा-पाठ, जाप और गुरु करने वाले कर्मकाण्डी व्यक्ति से किसी भी प्रकार का कोई कर्मकाण्ड न करने वाले और किसी भी गुरु को न मानने वालों का भी अन्तर्भाव होता है। वैदिक संस्कृति की प्रत्येक सदस्य से इतनी ही माँग है कि वह निस्वार्यं बुद्धि से और सेवाभाव से जीवन विताए। तथापि विश्व में जहाँ-जहाँ शिव, राम, कृष्ण, गणेश आदि की मूर्तियाँ मिली हैं वहाँ कर्मठ वैदिक धर्म का पालन होता था यह निष्कर्ष अनिवार्य है।

इन संदर्भ में निजी ग्रंथ के दूसरे खण्ड के पृष्ठ ४०७-३५ में इमण्ड साहब लिखते हैं, “प्राचीनकाल में अरब लोग शंखपंथी थे। महमद... रब...

मोझेस...मैं मोनी आदि से पूर्व अनेक युग तक अरबों में शिवभक्ति ही प्रचलित थी। सारे मानव उसी धर्म के अनुयायी थे... विश्व के लगभग सारे ही प्रगत लोगों का वही धर्म था...। विविध प्रकार के पत्थर—कोई गोल, कोई स्तम्भ के आकार का, कोई पिरांपिड के आकार का, प्राचीन समय से पूजे जाते थे।"

वैदिक परम्परा में ऐसे प्रस्तरों को वाण, शालिग्राम, हनुमान, गणेश आदि के प्रतीक मानकर लोग पूजते ही थे।

### हिंदू साम्राज्य का इराक प्रदेश

Lt. General Charles Vallancey का एक ग्रंथ है जिसका शीर्षक है Colletania De Rebus Hibernicus (मुद्रक थे Craisberry and Campbell, 10 Backlane, Dublin सन् १६०४) उसमें पृष्ठ ४६५ पर उन्होंने प्राच्यविद्या के विद्वान Sir William Jones का वक्तव्य उद्धृत किया है। Sir William Jones कहते हैं कि स्पष्ट प्रमाणों से और तकं द्वारा यह बात सिद्ध हो चुकी है कि असीरीय और पिण्डादी शासनों से पूर्व इरान में एक बड़ा प्रबल राज्य प्रस्थापित था और वह वास्तव में हिन्दू राज्य था। वह संकटों वशं रहा। अयोध्या और इंद्रप्रस्थ के हिन्दू राजकुलों में उमड़ा इतिहास गुड़ा हुआ है।"

### बैबीलोनिया-असीरिया

India in Greece ग्रंथ के लेखक एडवर्ड पोकॉक ने पृष्ठ १३८ पर लिखा है कि "बैबीलोनियन और असीरियन साम्राज्यों में सर्वत्र हिन्दू धर्म ही था। प्राचीन धर्मशास्त्रों में पाए जाने वाले विपुल प्रमाणों से यह प्रतीत होता है कि उनके देव सूर्य होते थे। वे उसे बालनाथ कहते थे। उसका स्तम्भस्थी प्रतीक प्रत्येक पहाड़ी पर प्रत्येक कुंज में प्रतिष्ठित था। उसका एक दूसरा सूप वा बछड़े का, जिसका पबं हर पूर्णिमा को होता था।"

पोकॉक लागे लिखते हैं, "सीरिया राज्य का नाम सूर्य से पड़ा है। साम्राज्य भी सूर्य से ही सीरिया कहलाया। यह सूर्य योद्धा लोग बड़ी संख्या में एक्सटीन में बसे।" (पृष्ठ १५२)

### सुमेरु पर्वत

वैदिक सम्यता के पुराण-ग्रंथों में सुमेरु पर्वत का उल्लेख आता है। किंशन नदी के किनारे से थोड़ी ही दूरी पर समारिया (Samaria) की परित्र पहाड़ी है जो वैदिक परम्परा का सुमेरु पर्वत ही तो है।

बैबीलोनिया यह बाहुबलिनीय का अपभ्रंश है। वैदिक परम्परा में बाहुबली नाम के बड़े प्रख्यात सम्राट का उल्लेख आता है। वह इसी कारण कि उसका एक महान साम्राज्य था। उसी का नाम बाहुबलिनीय उक्त बैबीलोनिया इतिहास में प्रख्यात है।

पलेस्टाइन प्रदेश भी पुलस्तिन् कृषि का प्रदेश है।

२५,

## ईजिप्त उर्फ मिस्र का वैदिक अतीत

कई विद्युत यूरोपीय लेखकों का निष्कर्ष है कि भारतीय वैदिक संस्कृत ही मिस्र उर्फ ईजिप्त की सभ्यता का स्रोत है। ऐसे एक ग्रंथ लेखक है थोमस मॉरिस (Thomas Maurice)। ईजिप्त की प्राचीन सभ्यता की बाबत उन्होंने एक निजी ग्रंथ में विपुल जानकारी दी है। इस ग्रंथ का लंबांशोड़ा नाम इस प्रकार है—*The History of Hindustan, its arts and its sciences as connected with the history of the other great empires.* (Republished by Navrang, New Delhi 110012, India in 1974)। हिन्दी में उस ग्रन्थ का नाम है—“अन्य प्राचीन विद्याओं सामाजिकों से सम्बन्धित हिन्दुस्तान और उसके शास्त्र तथा कलाओं का इतिहास।” (नवरंग प्रकाशन, नई दिल्ली-११००१२ ने सन् १९७४ में उस ग्रंथ को पुनः प्रकाशित किया।)

मॉरिस साहब लिखते हैं (पृष्ठ २६) “निमरोद नाम का ईजिप्त का एक प्राचीन सम्भाट था। विलफोड़ साहब का कहना है कि प्राचीन संस्कृत साहित्य में उसका मूल नाम निमर्यादि अंकित है। वह बड़ा क्रूर, दुराचारी, अत्याचारी था। उसने बेशुमार पशुहत्या और नरहत्या की। उसने ऐसा एक उत्तुंग भवन बनवाया जो आकाश से टकराने वाला और पंचमहाभूतों से भी बलवान् प्रतीत हो। मुख से ज्वाला निकालने वाले कराल नरसिंह अवतार की जो कथा है उससे बैंबेल नगर पर आ पड़ी आपत्ति का स्मरण होता है। परमार्था ने कहा “चलो हम पृथ्वी पर अवतार लेते हैं।” ऐसा बहकर भगवान्, नरसिंह अवतार में बैंबेल नगरी में उतरे। कृस्ति धर्मग्रंथ

बायबल के Genesis यानी “जन्म” या “आरम्भ” XI-७ नाम के भाग में उल्लेख है।”

पृष्ठ २६ से ३० पर मॉरिस साहब के ग्रंथ में उल्लेख है कि “इसमें कोई संदेह नहीं कि जब मानवजाति तितर-वितर हुई तब जो लोग ईजिप्त में गए वे उस भयंकर (नरसिंह अवतार की) इतिहास की स्मृतियाँ साथ ले गए। उनका वही (नरसिंह अवतार) नाम था जो भारतीय परम्परा में है। और ईजिप्त में आधा नर और आधा सिंह ऐसी जो (Sphinx) नाम की अद्भुत प्रतिमा बनी है उसका स्रोत नरसिंह अवतार ही तो है। मैं यह पूर्ण आत्मविश्वास से कह रहा हूँ कि ईजिप्त के शिलालेखों में तथा इतिहास में नरसिंह के पूर्व के तीन (वैदिक) ईश्वरावतार महस्य, बराह, बामन आदि पाए गए हैं। उधर भारत में जगन्नाथपुरी के मन्दिर में कर्णल पीयसं साहब ने ईजिप्त की Sphinx जैसी मूर्ति देखी जिसके स्त्रियों जैसे बड़े स्तन और मिह का बड़ा मस्तिष्क तथा नख हैं। Plutarch, de Iside et Osirida कहूँ करते हैं कि ईजिप्त के लोगों को स्वयं Sphinx की प्रतिमा एक बड़ा अनाकलनीय रहस्य था। किन्तु अब हम जानते हैं कि उसका उद्गम भारत है। प्राह्लाद के व्यक्तिमत्व और अब्राहम में बड़ी समानता है।

## बाहुबलि उर्फ आर्मस्ट्रॉंग (Armstrong)

मॉरिस साहब का दिया हुआ ब्यौरा बड़ा महत्वपूर्ण है। किन्तु हम उसमें कुछ संशोधन सुझाना चाहेंगे। प्रथम तो बैंबिलोनिया नाम का ही विचार करें। वह मूल शब्द नहीं है। बाहुबलिनीय यानी बाहुबली का राज्य अथवा बाहुबली का प्रदेश ऐसा उसका नाम है। बाहुबलि एक विद्युत वैदिक सम्भाट था।

कोई प्रश्न उठा सकते हैं कि बैंबिलोनिया यह बाहुबलि का अपभ्रंश कैसे हो सकता है? पश्चिमी देशों में बाहुबलि नाम जात था इसका क्या प्रमाण है? तो इन प्रश्नों को हमारा उत्तर यह है कि पश्चिमी यूरोपीय लोगों में Armstrong नाम होता है। उनके व्याकरण की दृष्टि से Armstrong नाम अशुद्ध और गलत है। आंगल भाषा में विशेषण पहले होता है और नाम बाद में जैसे “काला कब्बा”। वे “कब्बा काला” कभी

नहीं कहेंगे। किन्तु Armstrong नाम में तो उल्टा क्रम है। नाम Arm (बाहु) पहले आता है और उसका विशेषण Strong (यानी 'सशक्त') बाद में। यह इसलिए हुआ कि Arm (यानी 'बाहु') और Strong (यानी बल) में। वह बाहुबलि इस वैदिक नाम का ज्यों-का-त्यों रूपान्तर है। अतः यूरोपीय लोगों में पहा Armstrong नाम इस बात का प्रमाण है कि यूरोप में वैदिक साम्राज्य के अन्तर्गत बाहुबलि की भी अधिसत्ता थी, तभी तो, वह नाम प्रचलित हुआ।

बगलापुरी के मंदिर में भी Sphinx की प्रतिमा बनी हुई है ऐसा मौरिस साहब का कथन यह सिद्ध करता है कि Sphinx भी वैदिक देवता ही है। किन्तु जब से ईजिप्ट के लोग मुसलमान बना दिए गए वे धीरे-धीरे Sphinx का देवी महत्व भूल गए।

बैबिलोनिया में नरसिंह अवतार हुआ था और कृस्ति धर्मग्रन्थ बायबल में उसका उल्लेख है, यह मौरिस साहब द्वारा उपलब्ध कराई जानकारी बड़ी व्याप्तपूर्ण है। अतः बायबल में वैदिक संस्कृति के अन्य भी उल्लेख ढूँढ निकालना आवश्यक है। इस नए दृष्टिकोण से बायबल का बारीकी से अध्ययन किया जाए तो प्राचीन विश्वव्यापी वैदिक संस्कृति के बहुत उल्लेख मिलेंगे। बायबल में दी गई अनेक कथाएँ वैदिक संस्कृति की कथाओं के ही विवृत रूप होती हैं।

मौरिस साहब के कथन में हम एक संशोधन करना चाहेंगे कि ईजिप्ट में गाई जाने वाली Sphinx रामसिंह की प्रतिमा है न कि नरसिंह अवतार की। नरसिंह अवतार में मुख सिंह का और शरीर मानव का था, Sphinx में चेहरा राम का और शरीर सिंह का है। पादचात्य देशों में राम को "रामरिट" यानी "सिंह के हृदय वाला" कहते थे। इसका प्रमाण यह है कि यूरोप के लगभग सारे ही देशों में Richard (रामचन्द्र का अपभ्रंश) The lion-hearted (सिंहहृदय वाला) की दंतकथाएँ प्रचलित हैं। उन दंतकथाओं में रामायण के ही अनेक प्रसंगों के बरंगन पाए जाते हैं। यह हम अध्याय ११ में बता ही चुके हैं। Sphinx रामसिंह की प्रतिमा है इसका और एक विवरण हम यहाँ देना चाहेंगे। गदेन के कुछ नीचे बाईं तरफ शरीर में हृदय का स्थान होता है। अतः गदेन का शरीर सिंह का और ऊपर चेहरा

राम भगवान का यह Sphinx प्रतिमा में दिखायित है।

इसरा एक प्रमाण यह है कि पूर्वकाल से यूरोपीय लोग तथा ग्रीक इतिहासकार आदि ईजिप्ट का नाम AEgypt लिखा करते हैं। Egypt तो आजकल के लोग लिखते हैं। प्राचीन AEgypt नाम मही है। वह संस्कृत वैदिक "अजपति" शब्द है। रामचन्द्र जी को उनके पूर्वज रघु से राघव या रघुपति कहते हैं। उसी प्रकार राम के दादा (यानी ददारथ के पिता) "अज" होने से राम "अजपति" भी कहलाते हैं। अतः ईजिप्ट यह देश अजपति राम का नाम धारण करता है। राम ही उस देश के राष्ट्रदेवता है। इसी कारण पिरामिडों के आगे रामसिंह की विशालकाय प्रतिमा उस प्रदेश के रक्षक-देवता के रूप में प्रतिष्ठित है।

राम के ही नाम से वसे उस प्रदेश में वहाँ के राजाओं के नाम भी मयामी राजकुल के समान राम पर ही आधारित रामेशस् प्रथम, रामेशस् द्वितीय आदि होते थे। रामेशस् यानी राम + ईशस् यानी राम ही परमात्मा स्वरूप हैं। ईजिप्ट के प्राचीन राजाओं को फँरोहा कहते हैं।

पाकिस्तान के चित्रल प्रदेश के राजा-प्रजा को मुसलमान बने लगभग एक सहस्र वर्ष हो गए हैं फिर भी उन लोगों की बोलचाल में भारत जैसा ही राम नाम प्रयोग होता है।

आंगल Conch शब्द मूल संस्कृत शंख ही है। लोहित सागर उर्फ (Red Sea) में बड़े-बड़े और सुन्दर-सुन्दर शंख पाए जाते हैं। पूरे अफ्रीका खण्ड का आकार भी शंख जैसा है। प्राचीन ईजिप्ट में एक "रूपवती" नगरी थी। ग्रीक इतिहासकारों ने उसे रापता लिखना आरम्भ किया।

"अफ्रीका खण्ड के एक विस्तीर्ण प्रदेश को शमस्थान कहते थे। उसी का अपभ्रंश शमं या शेम् हुआ। बबेल नगर में एक बड़ी ऊँची कमल के बाकार की विशाल गोल इमारत थी। बायबल में उसका उल्लेख Tower of Babel नाम से हुआ है। वह इमारत कुमुदवती नदी के किनारे थी। उसका ही आगे चलकर यूफ्रेट्स (Euphartes) नाम पड़ा। मौरिस के ग्रन्थ के पृष्ठ ४४-४६ में यह जानकारी दी गई है।

मौरिस के ग्रन्थ के पृष्ठ ३२२ पर उल्लेख है कि Apocryphal Gospel नाम का कृस्ती धर्मग्रन्थ है। उसमें कृष्ण का कालिया नाम से जो

मुड़ हुआ उसका उल्लेख पृष्ठ १३३ पर है। वह उल्लेख इस प्रकार है, 'एक नाग द्वारा एक खिलाड़ी को दंड करने के कारण एक अवतारी बालक उस नाम से मर गया। उस खिलाड़ी के ब्रण से विष वापस चूस लेने को बाल भगवान ने नाम को बाल्य किया। तत्पश्चात् बाल भगवान द्वारा उस नाग को शाप देने पर तड़काकर वह नाग मर गया। इस प्रकार भारतीय दंतकथा का शाप कुराण जिसे हम अरबी दन्तकथा कह सकते हैं और इसाई Apocryphal Gospels का निकट सम्बन्ध है।'

ऊपर दिए उद्धरण में कालिया की कथा भारत की वैदिक परम्परा, इसाई सन्धि और इस्लामी कुराण इन मध्य में है, ऐसा कहा गया है। तीनों में वैदिक परम्परा ही सर्वाधिक प्राचीन है। अतः वही अन्य दोनों का स्रोत है। इसी से मिछ होता है कि विश्व में सर्वत्र वैदिक धर्म ही था।

Count Biornstierna नामक लेखक का ग्रन्थ है 'The Theogony of Hindus'। उम्म यन्थ के पृष्ठ ४३ से ४६ पर उन्होंने लिखा है— "भारतीय पुराणों के कई नाम ईजिप्ट की दन्तकथाओं में पहचाने जा सकते हैं। उदाहरणार्थ ईजिप्टीय हये-गोपाय (Haye-Gopatians) लोगों के परमेश्वर Ammon कहलाते थे। वह हिन्दुओं का ऊँ ही है। ब्राह्मणों के शिव देवता ईजिप्ट के जिस मन्दिर में है उसके दर्शनार्थ सिकन्दर ने बिल नगर की यात्रा की थी उस नगर से अभी भी उसका नाम जुड़ा हुआ है। वह नगर है Alexandria"। इस कथन से स्पष्ट है कि Alexandria नगर एक प्रमिट भूतराष्ट्रीय शिवतीर्थ था।

श्रीन ईजिप्ट में वैदिक नाम पाए जाते हैं, यह उपरोक्त लेखक का निष्कर्ष योग्य है। हम उसका एक उदाहरण दे सकते हैं। प्राचीन ईजिप्ट की एक प्रसिद्ध रानी का नाम बिलओपात्रा था। महाराष्ट्र के एक स्त्री मन्त्र का नाम काल्होपात्रा था। भारत के उड़ीना प्रान्त में "महापात्रा" नाम तो लोकों अविनियोग का है। पत्र, पात्र, पात्रा आदि के कई अर्थ हैं। वे मन्त्री शब्द भारतीय वैदिक परम्परा के हैं।

कौट बिओनेंस्टिर्ना जैसे यूरोपीय लेखक वैदिक आर्य, मनातन हिन्दू शब्द को ब्राह्मण शब्द कहने के बड़े आदी हो गए हैं। वह नाम इसलिए अयोग्य है क्योंकि ब्राह्मण वैदिक समाज का केवल एक-चौथाई वर्ग था। जिस

समाज में चार वर्ग हों उसे एक ही नाम से पुकारना ठीक नहीं।

ऊपर उल्लिखित लेखक के ग्रन्थ में ईजिप्ट की वैदिक परम्परा की शाब्दिक पृष्ठ ४० से ४६ पर और भी कई बातें कहीं गईं हैं जो इस प्रकार है— "Neibuhr, Valentia, Champollion तथा Waddington।" इन विद्वानों के अनुसार ईजिप्ट के उत्तर प्रान्तीय देवस्थान दक्षिण प्रान्तीय देवस्थानों से अधिक प्राचीन हैं। उन देवस्थानों से पता चलता है कि भारत ही ईजिप्ट की सभ्यता का स्रोत है।

"Abydos और Sais के मन्दिरों में पाए गए इतिहासों का उल्लेख Josephus, Julius, Africanus और Eusebius ने किया है। वे सभी कहते हैं कि ईजिप्ट की धर्मप्रथा भारत वाली ही है।"

"Manetho" कहते हैं कि ईजिप्ट के राजकुलों के इतिहास से (पुराणों में बणित युगों-युगों के इतिहास के अतिरिक्त) हिन्दू राजपरम्परा अधिक प्राचीन है।

"आप (उर्फ आब या अबु) का संस्कृत अर्थ है "जल" और सिन्धु उर्फ सिन्धु नदी है। अतः अबुसिन्धु उर्फ Abyssinia नाम का अफ्रीका स्थान का जो प्रदेश है उसके नाम से प्रतीत होता है कि सिन्धु के किनारे से आए भारतीय लोग अबीसीनिया में वसे थे।"

ऊपर उद्धृत प्रमाणों से Biornstierna इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि 'धर्म तथा संस्कृति में ईजिप्ट से भी बढ़कर विश्व की प्राचीनतम परम्परा भारतीय ही है।'

### ईजिप्ट के वैदिक चिह्न

विओनेंस्टिर्ना (Biornstierna) लिखते हैं कि "भारत और ईजिप्ट की धर्मप्रथाओं की तुलना करने पर उनमें बड़ी समानता प्रतीत होती है। दोनों में परमात्मा एक ही कहा गया है। फिर भी अनेक देवताओं की पूजा दोनों में होती है। त्रिमूर्ति की कल्पना, आत्मा का अस्तित्व, पुनर्जन्म, समाज के चार वर्ग—ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र यह दोनों पद्धतियों के मुख्य लक्षण हैं। गंगा और नील (उर्फ नाइल) नदी के किनारे दोनों के प्रतीक भी वहीं हैं। गंगा-तट पर के मन्दिरों में जैसा शिवलिंग है वैसा

ईजिप्ट के Ammon मन्दिर में भी है। ईजिप्ट के अन्य देवताओं के मस्तिष्क पर भी वही (शिवलिंग) चिह्न दिखाई देता है। सूर्य का प्रतीक कमल भारत में जैसा माना जाता है वैसा ही ईजिप्ट में भी माना जाता है। आत्मा के अमरत्व का प्रतीक भी दोनों देश में है। बाख स्त्रियों को मातृत्व प्रदान करने की शिवशक्ति भारत में जैसे मानी जाती है ईजिप्ट के लोग Ammon में वही शक्ति मानते हैं। अरबी स्त्रियाँ मुसलमान बनने पर भी मातृत्व पाने की इच्छा से अम्मन के मन्दिर की परिक्रमा करती हैं।

### फॉलस (Phallus) शब्द का गलत अर्थ

यूरोपीय लोग शिवलिंग को फॉलस् कहते हैं और उसे पुरुष की जननेन्द्रिय के आकार का प्रतीक या चिह्न मानते हैं। यूरोपीय शब्दकोषों में शिवलिंग का आकार और नर की जननेन्द्रिय का आकार समान समझ कर दोनों को Phallus कहा जाता है। यह भारी भूल है। संस्कृत में "फलेश" का अर्थ है फल देने वाला ईश्वर। बाख स्त्रियाँ शिवजी की भक्ति कर "फल" यानी सम्नान मांगती रहती हैं। अन्य भक्त या आस्तिक-जन निवी कामना के अनुसार शिवजी की कृपा की याचना करते रहते हैं। सब फल की जाशा करते हैं। भगवद्गीता में (मा कमंफलहेतुभूः) भी इच्छा-पूर्ति को "फल" ही कहा है। अतः वह देने वाले शंकर भगवान का संस्कृत का "फलेश" नाम प्राचीन यूरोप में भी प्रचलित था क्योंकि वहाँ भी वैदिक सम्नान और संस्कृत का प्रसार था। आगे चलकर जब कुछ लोगों ने शिवलिंग और नर की जननेन्द्रिय में आकार की कुछ समानता देखी तो फलेश उसे फॉलस शब्द को नर के जननेन्द्रिय का अर्थ भी जोड़ दिया।

Eusebius नाम के ग्रीक इतिहासकार ने India as seen and known by Foreigners पुस्तक में लिखा है (पृष्ठ २०), "सिन्धु नदी के किनारे दूने वाले लोग ईजिप्ट के समीप ईथिओपिया प्रदेश में आकर दौने। मैसामूलर ने कहा है कि 'ईजिप्ट तथा ग्रीक और असीरीय लोगों की दमनकाशी' हिन्दु पुराणों पर आधारित थी। Theosophical Society नाम की अमरीकीय संस्था के भूतपूर्व अध्यक्ष स्वर्गीय Col. OI coti ने

विला है कि आजकल जिसे ईजिप्ट कहते हैं वहाँ भारत के प्रगत लोग त्रये और उन्होंने निजी कलाओं का प्रसार किया।

Bengsch Bey नाम के ईजिप्ट के एक विद्वान ने उल्लेख किया है कि अति प्राचीन काल में भारत से लोग आकर ईजिप्ट में नाईल (नील) नदी के किनारे बसे। स्वयं ईजिप्ट के लोगों में यह भावना व्याप्त है कि वे किसी का पवित्र पन्त देश से ईजिप्ट में आ बसे। वह देश हिन्द महासागर के किनारे अन्य अद्भुत देश था। वह उन लोगों के देवताओं का मूल देश था। वह पंत देश भारत के अतिरिक्त अन्य कोई हो ही नहीं सकता।" यह उद्धरण माचं, १८६१ के The Theosophist मासिक के पृष्ठ १२३ पर से लिया है।

राम का उच्चार अफ्रीका खण्ड में 'रहाम' किया जाता था। कुछ समय पश्चात् 'रहाम' शब्द से 'र' निकलकर केवल 'हाम' नाम रह गया। अफ्रीकी पाठ्य-पुस्तकों में लिखा होता है कि अफ्रीकी लोग कुशाइट्स (Cushites) यानी कुश के प्रजाजन थे और कुश के पिता 'हाम' थे।

उधर अन्य प्रदेशों में राम नाम के और भी उच्चार होते रहे। जैसे तमिल में रामन्, आन्ध्र में "रामुलु", इटली में 'रोमन', 'रेमसे' और 'रेम्युलस्' और मुसलमानों में 'रामन्' या 'रोमन्' के बजाय 'रहमान'।

कुश का जुड़वाँ भाई लव था। लबीय उर्फ़ लीविया यह अफ्रीकी प्रदेश उसी लव के नाम से है।

### कौरव नगर

रामावतार के पश्चात् कालान्तर से कृष्णावतार हुआ। उस समय कौरव तथा पांडव अन्तिम विश्व सम्राट् थे। Cairo उर्फ़ काहिरा नगर उन्होंने कौरवों का नाम धारण करता है। मिश्र देश की राजधानी कौरव उर्फ़ काहिरा कहलाती है। उस देश को मिश्र इसलिए कहा गया है कि उस प्रदेश में अफ्रीकी-यूरोपीय-अरब-भारतीय आदि अनेक जमातों का मिश्रण हुआ। मिश्र ब्राह्मण वही के हैं।

### ईश्वर विश्वविद्यालय

कायरो उर्फ़ कौरव नगर (जिसे मुसलमान "काहिरा" नगर कहते हैं) में बल्लभपुर विश्वविद्यालय है। अभक्त यह ईश्वर का अपभ्रंश है। ईश्वर

दिव्य देश के इमर, अमर, भर, भार आदि उच्चार विविध प्रदेशों में होते रहे हैं।

ईजिप्ट की चित्रलिपि से ज्ञात होता है कि ईजिप्ट को "कामित" देश कहते थे। संस्कृत में "का" या "कु" धातु का अर्थ बतता है "काला"। मृत मिट्टी को कहते हैं। अतः कामृतः का हृष्ण अर्थ काली मिट्टी का देश। कामृत का ही उच्चार कामित प्रचलित हआ।

ईजिप्ट के लोग भारत को पंत उर्फं पंसत कहकर उसे पण्डितों की देवी भूमि मानते हैं।

ईजिप्ट का प्राचीन इतिहास शिलालिखों पर लिखा पाया गया है। उसमें Pharaoh Sankarrah यानि राजा शंकर और रानी Hapsheput उर्फं Hatcheput ने कई प्रजाजनों को नौकाओं में बैठाकर सागर पार पंत(उर्फं भारत) देश की यात्रा पर भेजा था ऐसा उल्लेख है। वह लोग Ophir तट पर उनरे। Ophir यह सौवीर का अपभ्रंश है। निधि प्रान्त का महाभारत वे समय में मिन्दु-मौवीर नाम था। वे लोग ढाई वर्ष के पश्चात् वापस लौटे। किन्तु उस समय तक Pharaoh Shankar-rah यानी शंकर राजा ना वेहान्त हो चुका था। वह ईसा-पूर्व लगभग १८०० वर्ष की घटना है।

प्राचीन समय में बुदुर्ग या थ्रेट्ट व्यक्तियों को धढ़ा और धार्मिक भाव में "फा" उपाधि लगाई जाती थी। सद्याम आदि देशों में थ्रेट्ट घमंगुरु आदि के नाम के पूर्व "फा-बुदुभवन" या "फा-बोधिसत्त्व" ऐसी "फा" सज्जा लगाई जाती है। ईसाई लोगों में केवल "फा" न कहते हुए फायर यानी प्रबर कहते हैं। प्रबर यानी क्रूपि। ईजिप्ट के प्राचीन राजाओं की भी "प्रबर" अर्थ से ही "फा" यह सज्जा लगती थी। क्योंकि वैदिक सम्यता में यज्ञा यह ईश्वरका पुरोहित या प्रतिनिधि कहलाता था। उस अद्वाभाव से उसे "फा" कहा जाता है। फा शब्द का ही कुछ समय पश्चात् "फरोह" या फैरोहा रूप बना क्योंकि ईजिप्ट के लोगों की चित्र या चिह्न लिपि होने के कारण मूल उच्चार विकृत हो जाया करते।

भारत की एए ईजिप्ट के उन लोगों की सागर-यात्रा का वर्णन रानी के द्वारा लिखा गया है। उसमें कहा गया है कि उस बेड़े में कई नौकाएं थीं। वे लोग देवताओं के उस देश (भारत) में कुछ समय रहे। राजा

पुरुह ("पुरुष" हो सकता है।) से उनकी मैट हुई। लौटते समय वे भारत से बड़ी मूल्यवान सामग्री ले आए जिसमें मोना, चांडी, मोर, विविध प्रकार के रंग और चीतों की खाल थी।

### वैदिक देवगण

ईजिप्ट का देवता Isis वैदिक उपस् है। ईजिप्ट का देव पिता (Ptah) यह संस्कृत (परम) पिता (परमेश्वर) है। ईजिप्ट का देव Seb भारत का शिव है। ईजिप्ट का देव "हर" तो शिव का नाम है ही। शिवजी की पत्नी को वे Hathor उर्फ Seket कहते हैं जो शक्ति का अपभ्रंश है। ईजिप्ट का देव Bes, यह विष्णु उर्फ विष्णु था। ईजिप्ट की देवता Aton संस्कृत का आत्मन् नाम है। Dr. Budge नाम के ईजिप्ट के प्राचीन इतिहास के विद्वान हैं। वे लिखते हैं कि ईजिप्ट के लोग एक परमेश्वर को मानते थे। उसे वह स्वयंभू, स्वयंनिमित, सर्वशक्तिमान, सनातन, विद्व का निर्माता कहते थे। उसे Nethr यानी "नाम रहित" कहा जाता था। "नेत्र" शब्द इस अर्थ से भी ईजिप्ट के लोग ईश्वर को लगाते होंगे कि ईश्वर सारे प्राणियों के व्यवहार पर निगरानी रखता है या "नेति नेति" इस संस्कृत शब्द का भी वह अपभ्रंश हो सकता है। वेदान्त में ईश्वर का विश्लेषण करते हुए नेति यानी न + इति (ऐसा नहीं) यह वचन बार-बार आता है। जैसे कोई पूछे कि क्या ईश्वर काला है या गोरा? ऊँचा है या ठिगना? तो ऐसे सारे प्रश्नों का उत्तर दिया जाता है "न + इति" यानी ईश्वर निर्गुण-निराकार होने से उपका वर्णन नहीं किया जा सकता।

### पृथ्वी को शेष के माथे का सहारा

ईजिप्ट के लोग पृथ्वी को गो रूप भी मानते थे और वैदिक परमारा के अनुसार शेष के माथे के आधार पर स्थित भी मानते थे।

वैदिक परम्परा में मूलतः शेष का 'गणिती' अर्थ है। जैसे १० फलों से पाँच ले लिए तो शेष रहते हैं पाँच। इसी प्रकार सारे ब्रह्माण्ड में पृथ्वी को निकाल लिया तो जो शेष (ब्रह्माण्ड) रह जाता है उसके आधार पर पृथ्वी टिकी हुई है। यही कल्पना वैदिक चित्रकारों ने उस गणिती दी।

प्राचीन का रूप देकर "योपनाग" पर पृथ्वी आधारित है ऐसा चित्र  
(Cartoon) खींचा।



इजिप्ट में पिरेमिड नाम के विशाल भवन हैं। उनका आकार उल्टे  
रम्ब या न्याय जैसा होता है यानी तले में चौकोर और ऊपरली दिशा  
में नोकदार निकलता। उस आकार में विशेषता यह देखी गई है कि उसके

अन्दर रखे शबों को कीड़े नहीं लगते। वह शरीर सैकड़ों वर्ष तक मृत  
अवस्था में टिका रहता है। पिरेमिड का नकशा बनाने वाले एक प्रवीण  
द्रविड़ ब्राह्मण स्थपति का चित्र ऊपर उद्धृत है। उसके शरीर पर भस्म  
तथा चन्दन के अष्टनामम् उफं अष्टचिह्न उसी प्रकार है जैसे सन्त  
तुलसीदास के चित्र में हम देखते हैं। अतः पिरेमिड की रूपरेखा प्राचीन  
संस्कृत स्थापत्य ग्रन्थों के अनुसार बनी है। स्थपति का नाम देवेशर उफं  
देवेश्वर था। यह चित्र Egyptian Myth and Legend ग्रन्थ के पृष्ठ  
३६८ पर है। आय्यंगर द्वारा लिखित Long Missing Links में भी  
यह चित्र अंकित है। हमने आय्यंगर के ग्रन्थ से यह चित्र उद्धृत किया है।



मेंकिर् यानी उत्तरी ईजिप्ट के एक फँरोहा राजा का यह चित्र है

४०८

काहिरा और अन्य नगरों के वस्तु संग्रहालयों (Museums) में ऐसे चित्र प्रदर्शित हैं। यह चित्र Long Missing Links नाम के ग्रन्थ से हमने प्रदर्शित है। उसके लेखक को यह चित्र Bible Dictionary नाम के ग्रन्थ में उल्लिखित है। उसके लेखक को यह चित्र Bible Dictionary नाम के ग्रन्थ में उल्लिखित है। उसके लेखक को यह चित्र Bible Dictionary नाम के ग्रन्थ में उल्लिखित है। उसके लेखक को यह चित्र Bible Dictionary नाम के ग्रन्थ में उल्लिखित है।



विशाल पिरेमिड और उनसे जुड़ी महाकाय स्फिंक्स (Sphinx) की यह प्रतिमा आधुनिक विद्वानों के लिए एक बड़ी समस्या बनी हुई थी। AEgypti अब्दपति प्रदेश है। अतः ईश्वरावतार राम उसके रक्षक देवता है। उनके अतुल पराक्रम के कारण राम भगवान का रामसिंह नाम पड़ा। यानी वे मिह जैसे वीर हृदय वाले थे। हृदय वारीर में गले से थोड़ा नीचे होता है, अतः ईजिप्ट में सिंह के शरीर पर राम का मुख दर्शनी की प्रथा पहुँची।

Sphinx यह संस्कृत शब्द "सिंहस्" है। आंग्लभाषा में p अक्षर कई शब्दों में लेकार पड़ा होता है। उनमें p अक्षर का उच्चारण नहीं होता। जैसे pneumonia, pneumatic, psychology आदि शब्दों में। उसी आधार पर Sphinx शब्द में भी p अक्षर निकम्मा समझकर उसका उच्चारण न करने से शेष शब्द Shinx संस्कृत "सिंह" शब्द ही प्रतीत होता।

अफ्रीका खण्ड के राजाओं को सिंह कहने की प्रथा उसी कारण पही जैसे अबीसीनिया उफ़ इथियोपिया के सम्राट् को Lion of Judah यानी जूडा (सान्नाज्य) का सिंह कहा जाता था। सारे फ़ेरोहा सम्राट् रामेशस् प्रथम, रामेशस् द्वितीय इस तरह राम ईशास् यानी राम भगवान ही कहे जाते थे।

पिरेमिड शब्द में भी आरम्भ का p अक्षर लेकार समझकर उसका उच्चारण न किया जाए तो जो शेष "रेमिड" या "रेमिद्" बनता है। वह संस्कृत "राम-द" यानी "राम ने दिया हुआ" इस अर्थ का है।

यद्यपि कुछ फ़ेरोहा सम्राटों के शब्द पिरेमिड में पाए गए हैं वे विशाल भवन किसी को दफनाने के लिए बनाए गए इस कल्पना से हम सहमत नहीं। आज तक के अधिकांश यूरोपीय विद्वान यही कहते रहे हैं कि ईजिप्ट के राजाओं को दफनाने के पश्चात् उनके शब्दों पर विशाल पिरेमिड बनाए गए।

हम उस कल्पना से इसलिए सहमत नहीं हैं कि जिस सम्राट् का अपना कोई महल अस्तित्व में नहीं है और पिरेमिड बनवाने वाले सम्राट् का भी कोई महल नहीं है तो मृत सम्राट् के अचेतन शब्द के आसरे के लिए कोई पिरेमिड जैसी विशाल और खर्चीली इमारत बनवाएगा यह जंचता नहीं। यही नियम उन इमारतों पर भी लागू है जिन्हें लोग इस्लामी कल्पना समझते हैं।

हमारी राय में पिरेमिड मरुस्थल के प्रासाद और दुर्ग के रूप में बनवाए गए। फ़ेरोहा सम्राट् उसी में रहते थे। उनकी मृत्यु के पश्चात् कुछ सम्राटों के शब्द पिरेमिड में दफनाए गए।

मरुस्थल में तेज हवा से रेत इधर-उधर उड़कर ढेर के ढेर बन जाते हैं। रेत के ढेर पिरेमिड को ढक न दें इस कारण उनका ऊपर का ढाँचा तिकोना और नोकीला बनाया जाता है। इस तरह पिरेमिड की अनेक विशेषताओं के रहस्य हमने यहाँ सुलझा दिए हैं।

प्राचीन ईजिप्ट में धार्मिक विधि की ऐसी प्रतिमाएं या उनके चित्र काहिरा और अन्य नगरों के वस्तुसंग्रहालयों (Museums) में प्रदर्शित हैं और विविध ग्रन्थों में भी उद्धृत हैं। उनसे यह प्रतीत होता है कि भारत



के अनेक मन्दिरों में जिस प्रकार नन्दी बैल की प्रतिमाएँ होती हैं और उनकी लोग पूजा करते हैं वैसी ईजिप्ट में भी होती थीं। ऐसी प्रतिमाओं के समझम सारे ही मन्दिर इस्लामी आक्रामकों ने नष्ट-भ्रष्ट कर डाले।

वैदिक संस्कृति में नन्दी-पूजा से मानव को यह सबक सिखाया जाता था कि मानव एकाकी सद कुछ नहीं है। पशुओं का भी जीवसृष्टि में महत्वपूर्ण स्थान है। जेती आदि के काम में आने वाले बैल और दूध देने वाली गोएँ इनका मानवी जीवन में महत्वपूर्ण योगदान है। अतः बैल और शौचों को पूज्य मानना चाहिए। यूरोप के देशों में भी कृस्ती धर्म के नाम से पूर्व शिव और नन्दी की पूजा की जाती थी।

अपर उद्घृत चित्र जिन अन्य दो ग्रन्थों में पाया जाता है उनके नाम हैं—Egyptian Myth and Legends (पृष्ठ ७०) तथा अयंगर द्वारा निखिल Long Missing Links (पृष्ठ २८३)।

### प्राचीन ईजिप्ट में वैदिक-पूजा विधि

भारत में जिस प्रकार देव-पूजा विधि में छत्र, चामर प्रयोग किए जाते हैं वैसे ईजिप्ट में भी होते थे। देवताओं के आगे धूप, अगरबत्ती, कपूर

आदि सुगन्धित द्रव्य भी जलाए जाते थे। होस् उक्त सूर्य देव का जुलूस भी तिकाला जाता था।

भारत की तरह ही प्राचीन ईजिप्ट में भी नदियों का जल पवित्र माना जाता था। वैदिक प्रथा के अनुसार ईजिप्ट के राजा अपने आपको भगवान का प्रतिनिधि समझा करते थे। ग्रीक इतिहासकार Herodotus का कहना है ईजिप्ट के राजा या तो ब्राह्मण होते थे या अत्रिय। युद्धमान अवस्था में भी नियमबद्ध धर्मयुद्ध करने की शिस्त भी ईजिप्ट के राजा लोग पालते थे। शरण आने वालों या निःशस्त्र व्यक्ति के साथ छल करना या उसे ताङ्न करना या अन्य प्रकार की हानि पहुंचाना, ईजिप्ट की राजप्रथा में अयोग्य माना जाता था।

Heeren नाम के शास्त्रज्ञ ने 'ईजिप्ट के लोगों के शीर्ष के नाम, आकार इत्यादि भारतीय लोगों के शीर्ष से मेल खाते हैं', ऐसा कहा है।

भारत में जिस प्रकार वरिष्ठों के सामने भुक्कर उनके पादस्पर्श से अभिवादन किया जाता है उसी प्रकार प्राचीन ईजिप्ट में भी किया जाता था।

ईजिप्ट के लोग फलज्योतिष का अध्ययन करते थे। मुसलमान बनाए जाने पर भी ईरानी और अरब लोगों का इतना गहरा सम्बन्ध रहा कि उनके लिखे कई प्राचीन ज्योतिष ग्रन्थ इस्लामी प्रदेशों के ग्रन्थालयों में हैं। उनमें ग्रहों के देवतास्वरूप चित्र भी प्रदर्शित हैं।

भारत में जैसे प्रदोष, अमावस्या, एकादशी, संक्रान्ति, महाशिवरात्रि, चतुर्थी आदि प्रत्येक दिन का एक विशिष्ट ज्योतिषीय महत्व होता है जिसे ध्यान में रखकर विशिष्ट ब्रत वैकल्प्यों का पालन किया जाता है, ठीक वैसी ही प्रथा प्राचीन ईजिप्ट में भी थी।

ईजिप्ट में पुरोहित दिन में तीन बार स्नान करते। तीर्थ, प्रासाद, पूजा-जल आदि के लिए वे सोने चांदी के पात्रों का प्रयोग किया करते थे।

प्राचीन ईजिप्ट में स्त्रियों का सम्मान किया जाता था। हालू भाषा में उसी को 'हित्ताइत' लिखते थे।

मित्तानी प्रदेश के एक राजा का नाम दशरथ था। कोई उराता उच्चार

तकरव करते। उसकी भगिनी नेफेरतीत उर्फ नेफेरटाइट ईजिप्ट के नरेश Akhenaton की पत्नी थी। वह नाम अक्षयनाथन् था। नेफेरतीत और विलापाचा यह दो रानियाँ बड़ी रूपबान थीं, ऐसा इजिप्ट के इतिहास में उल्लेख है।

हिताइत और मित्तानी राज्यों की सेनाओं में युद्ध होने के पश्चात् जो सनिध हुई उसमें ब्रह्म आदि वैदिक देवताओं को साक्षी कहकर सन्धि की गते लिखी गई है। प्राचीनकाल में सर्वत्र वैदिक संस्कृति थी इसका यह कितना ठोस प्रमाण है।

हाथी, घोड़े, बैल आदि विविध पशुओं की देखभाल में प्राचीनकाल से भारतीय अत्यन्त प्रबोध थे। ऐसे ही एक तज भारतीय का नाम था किकूली। उसने मित्तानी राजकुल के लिए घोड़ों की उत्पत्ति, संवर्धन, प्रशिक्षण आदि के बारे में एक प्रन्थ लिखा था। उस लेखक के कुल में वैदिक कोकिल यज्ञ करने की प्रथा थी, अतः उसका नाम किकूली पड़ा।

२६

## सीरिया तथा असीरिया का वैदिक अतीत

वर्तमान इतिहास की पाठ्य-पुस्तकों में सीरिया, असीरिया, वैबिलोनिया, मेसोपोटेमिया आदि को प्राचीनतम राष्ट्र कहकर उन्हीं से इतिहास आरम्भ किया जाता है। वह राष्ट्र तो केवल चार मा पाँच सहस्र वर्ष प्राचीन हैं जबकि यह विश्व करोड़ों वर्ष प्राचीन है। इससे अनुमान लगाया जा सकता है कि इतिहास का कितना विशाल हिस्सा मानव को अज्ञात रह गया है। हम जो इतिहास पढ़ते हैं वह तो एक छोटा-सा अन्तिम भाग ही है और उसमें भी हमें यह नहीं बताया जाता कि सीरिया, असीरिया, आदि नाम पढ़े कैसे? उनका अर्थ क्या है?

### संघर्ष

वर्तमान समय में हम रूस और अमेरिका जैसे दो प्रबल राष्ट्रों का एक-दूसरे से विरोध और संघर्ष देखते हैं। यद्यपि दोनों का घमं और रहन-सहन समान है। दोनों देश एक-दूसरे से दूर हैं। तथापि दोनों में पूंजीवाद और समाजवाद को लेकर बड़ा संशय है। दोनों को एक-दूसरे से भय है। उस भय के कारण दोनों राष्ट्र अनेक महासंहारी अस्त्र अधिकाधिक संरूपा में सज्ज करते हुए एक-दूसरे को घमका रहे हैं। दोनों को शंका है कि कहीं स्वयं असावधानी या आश्वस्त अवस्था में रहते हुए विरोधी अच्छानक हमला न कर दें।

शायद इस तरह का संघर्ष और विरोध दो पक्षों में विश्व के आरम्भ से ही चलता आ रहा है। पुराणों में कृत, नेता, द्वापर आदि मुगों में देव

जौर दानद, दानद और मानव आदि में वह संघर्ष वर्णित है जबकि दोनों विरोधियों की समझि, एहत-एहत, बोलचाल आदि सारी वैदिक-पद्धति की ओर संस्कृत ही दोनों की भाषा थी। इनपर के अ-उ में तो कौरवों की ओर संस्कृत ही दोनों की भाषा थी। इनपर के अ-उ में तो कौरवों की ओर भी और संस्कृत ही दोनों की भाषा थी।

जैसा ही संघर्ष तुर जौरकमुदों में होता था। यह पुराणों में वर्णित है। वह कौरवों-नौदों दोनों की जगान्ति और जराजकता के लालन दृष्ट-सूर और सैकड़ों दोनों की जगान्ति और जराजकता के लालन दृष्ट-सूर त्रिपता और सुव्यवस्था प्रस्थानित होने लगी तब सीरिया, सम्भाल-हुआठ स्थिरता और सुव्यवस्था प्रस्थानित होने लगी तब सीरिया, जगान्ति जादि खण्ड-एक्सों का निर्माण हुआ। वैदिक साम्राज्य के टुकड़े होने के कारण उनके नाम भी वही चड़े जो वैदिक संस्कृति में विरोधी पक्षों के नाम सुर, अमुर थे। यह विषटन बैसे ही हुआ जैसे द्वितीय महायुद्ध के पश्चात् विदिव साम्राज्य दृष्टकर लास्त्रेतिया, कनाढा, भारत, श्रीलंका, पाकिस्तान जादि खण्ड-एक्सों निर्माण हुए। बाहुदलिनीयम् यानी बाहुबली के साम्राज्य का जलासु बोवलोटिया हुआ। नेसोनोटेनिया यह मधीरदुनीयम् का नाम था।

सीरिया को बलंकान सीमाएँ महाभास्तीय युद्ध के समय से ही रही होनी रहा रही है। हो सकता है कि प्राचीनकाल में सीरिया जो जभी है उसके भी विस्तृत प्रदेश रहा है।

### पाल्मोरा (Palmyra)

P.V.N. Myers द्वारा लिखित एक ग्रंथ है "लुप्त साम्राज्यों के अवशेष" (Remains of Lost Empires), प्रकाशक है Harper and Bros. Newyork, 1875। उस ग्रंथ के पृष्ठ २१ से २४ पर सीरिया उफ़ सुर देश के प्राचीनकाल सीमाएँ का वर्णन है। लिखा है कि "पाल्मोरा नगरी एक साम्राज्य में पूर्वोत्तरी प्रदेशों की रानी कहनाती थी। ऐसे विल्यात नगर की लेन्जहुक्स कानकारी बढ़ वही सीमित-सी रह गई है। जबसे लियार्जन और उसकी विघ्नक मुमल सेना ने उस प्रदेश पर धावा लोता रहा उस नगर का लियार्जन भी छिन्ना रहा। जरब लोग उस नगर का

स्थान जानते थे। दमस्कन और जैनियों नगरों में जाने का एक दूरीस्थ व्यापारियों को जरब लोग उस लुप्त नगर की लम्ब-नरह की जगह जाने कुनाया करते कि उसमें सुन्दर मन्दिरों के खण्डहर हैं, लम्बी नावें और उनके दोनों तरफ सुन्दर स्तम्भ मरुस्थल में दूर तक दिखाई देते हैं।

उन वर्णनों को सुनकर उन खण्डहरों को दृढ़ने और देखने की जोखा बनाई गई। किन्तु १७वीं शताब्दी के अन्त में ही कुछ संसोदक वही पहुँच पाए। जठारहवीं शताब्दी के मध्य में Wood और Darwin नाम के दो वैज्ञानिक वहीं पहुँचे और उन्होंने वहीं के खण्डहरों के कई चित्र बनाए दिनहैं देखकर बूरोप की जनता दंग रह गई।"

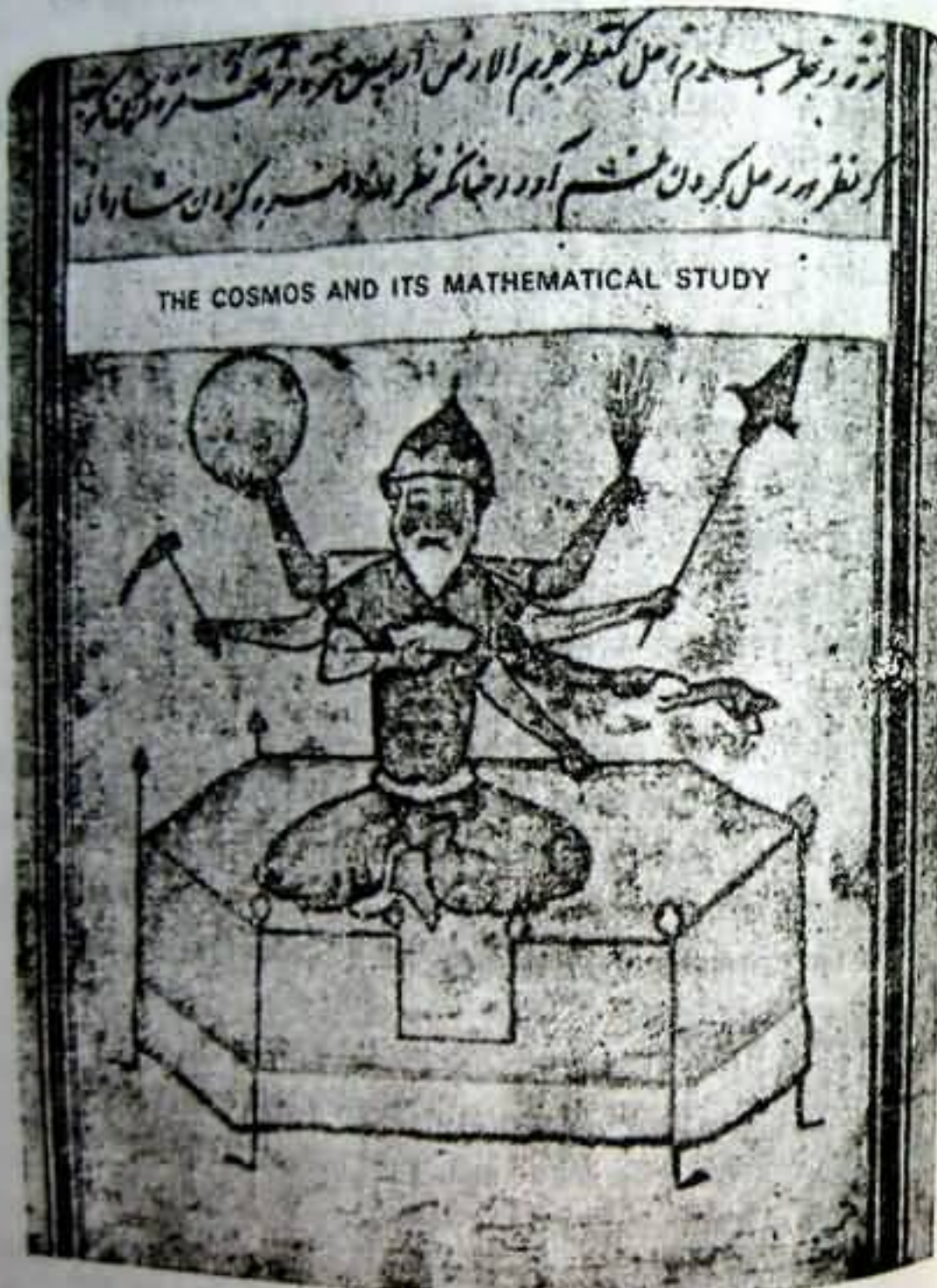
उसी ग्रन्थ के पृष्ठ ३४ पर उल्लेख है कि "स्तम्भों से रेखांकित सामीक्ष नगर के रास्तों पर चलना कितना सुहावना लगता है।" पृष्ठ ३८ पर लिखा है कि "मन्दिर के अन्दर दुर्भग्यवश लोह-कोड दीखती है। बल्लंब सुन्दर मंदिर सुन्दर मानों को सुन्दर कलाहृतियों को छिन्न-रिछन्न करने में रेख बनूती जानन्द होता था कि मानों वे अल्लाह की बड़ी लेवा कर रहे हैं। सूर्य का मन्दिर मस्तिष्क के रूप में प्रयोग किए जाने से उसकी ओर भी सुन्दर हो गई थी। वहीं की नक्काशी, सूर्ति जादि पर कीचड़ का लेप चढ़ा दिया रहा है। वहीं के विशाल केन्द्रीय दालान में दहनियों, धात-सूर जादि से एक उत्तर बना दी गई है और उसके तीव्रे पश्च बाँध दिए जाते हैं।"

जहाँ-जहाँ इस्तान का आकाश हुआ वही इसी तरह लंबनाल होता रहा। हरे-भरे प्रदेश सुनसान बन रहे, प्राचीन वैदिक संस्कृति के नामोनियान लिखे रहे। शिव, हृष्ण, गणेश जादि देव-प्रतिमाएँ तथा संस्कृत शिलालेख लिटाकर उन खण्डहरों को मस्तिष्क या कबूल घोषित कर दिया जाता रहा।

### असीरीय पहनावा

Indian Antiquary सन्धमाला के सन् १८६८ के खण्ठ १, में पृष्ठ १८। पर उल्लेख है कि "अम्बी-जन्मी Rawlinson द्वारा लिखित प्राचीन विश्व के पांच महाराजा (Five Great Monarchs of the Ancient World) ग्रन्थ पढ़ते-पढ़ते उसके खण्ठ १, पृष्ठ ४३० पर अनुरोध अनुपारी-प्रतिमों की पोशाक का वर्णन पाया। लिखा था कि वे केवल एक छोटी-

सी चढ़ी पहते थे। वह कमर से आरम्भ होकर घुटनों से ऊपर आधे अन्तर तक ही शरीर ढकती थी। एक चौड़े पट्टे से वह चढ़ी कमर पर कसी जाती। स्कॉटलैंड के लोग जिस प्रकार कमर से नीचे मध्य में Philip कसी जाती।



beg लटकाते हैं उसी प्रकार उसके कमरबन्ध से भी मध्य में एक पदम-सा लटका करता। भारत का कोई भी व्यक्ति उस चित्र को देखते ही कहेगा कि “अरे भाई यह हमारी धोती ही तो है।”

वैदिक नवग्रहों में से एक देवता का चित्र(उसका आसन बट्कोना है), आसन के प्रवेश मार्ग के दो स्तम्भ और पटकोना आकार के छह स्तम्भ इस प्रकार आठ स्तम्भ चित्र में दीखते हैं। यह आठ का आंकड़ा भी एक वैदिक विशिष्टता है। महंमद-अलतुसी नाम के ईरानी लेखक ने ब्रह्मण्ड और उसका गणितीय अध्ययन शीर्षक का जो ग्रन्थ लिखा है वह हाल में मिस्र देश के राष्ट्रीय ग्रन्थालय, क.हिरा नगर में प्राप्त है। उसमें विविध ग्रह देवताओं के जो चित्र दिए गए हैं उसमें एक ग्रह देवता का यह चित्र है। इस्लामी पन्थ पुनर्जन्म, कर्मसिद्धान्त या फलज्योतिष विद्या में विश्वास नहीं रखता है। इस्लाम में किसी जीव का चित्र आंकना या उसे ईश्वर कहना, इस पर कड़ा प्रतिबन्ध है तथापि सोलहवीं शताब्दी के मुसलमान द्वारा लिखी वह पुस्तक सिद्ध करती है कि इस्लाम का स्थापन हुए एक सहस्र वर्ष बीत जाने पर भी मुसलमानों पर वैदिक संस्कृति का इतना जोरदार प्रभाव रहा है कि ऊपर उल्लिखित लेखक ने इस्लाम के सारे निर्वंध को लांघकर वैदिक प्रथा के फलज्योतिष की वह पुस्तक लिखी।

इस्लाम के प्रभाव के कारण वैदिक देवता का चेहरा भी मुल्ला-मौलवी या अल्लाह की पढ़ति का ही चित्रकार ने बनाया है। किन्तु देवता के हाथों में परशु, डमरु (डफ), अगरवत्तियाँ, कमल की कली और चूहा बताए गए हैं। यह सारे वैदिक प्रथा के प्रतीक हैं। छाती से लगे हाथ में वेद की पोधी हो सकती है। देवता अर्धपदमासन में बैठा है। बाहु द के बजाय सात क्यों हैं? क्या आठवाँ बाहु बनाने से अनवधानी से रह गया या सप्ताह के सात ग्रहों के वह सात बाहु हैं? इस समस्या का विवरण प्रायः वह ग्रन्थ पढ़कर मिलेगा। विविध इस्लामी ग्रन्थों में उनके प्रदेश की प्राचीन वैदिक संस्कृति का व्योरा देने वाले ऐसे हजारों ग्रन्थ हैं किन्तु धर्माधिता के कारण मुसलमान विद्वान उन्हें हाथ भी नहीं लगाते। अतः विश्व की वैदिक अतीत की वह विशाल सामग्री निकम्मी पड़ी है, न कोई उसे देखता है न पढ़ता है।

पश्चात् विश्व के विविध प्रदेशों में स्थिरत वैदिक समाज के विभिन्न पंथ चल पड़े। भारत में जैसे बौद्ध, जैन आदि पंथ निर्माण हुए वैसे यूरोप, अरब प्रदेश और अफ्रीका आदि में अनेक देवी-देवताओं और स्मृति-ग्रन्थों को महत्व देने वाले पंथ निर्माण हुए। उनमें स्मृति ग्रन्थों (Samaritan) के अनुयायी थे। हो सकता है ये Samaritans ही आगे चलकर Semetics कहलाने लगे या Samaritans की एक शाखा Semetic बन गई। मनु-स्मृति उनका प्रमुख पंथ ग्रन्थ रहा होगा। अतः स्मृतिक (Smritic) का अपभ्रंश सेमेटिक (Semetic) हुआ होगा।

### उत्तरपथ

भारत के उत्तर में हिमालय के पार उत्तरपथ नाम का एक राजमार्ग विश्व के पाश्चात्य और पूर्ववर्ती प्रदेशों को जोड़ा करता था। उस समय वे प्रदेश सारे वैदिक विश्व साम्राज्य के हिस्से थे। राजसूय यज्ञ, अश्वमेघ यज्ञ आदि के समय राजाओं के अश्व, सेना आदि उसी मार्ग से जाया करती। उस भूमि मार्ग से और सागर नौकाओं द्वारा भी भारत का सम्पर्क विश्व के विभिन्न प्रदेशों से बना रहता था। विश्व के कोने-कोने में वैदिक जीवन बसर करने के लिए लगने वाली विविध प्रकार की सामग्री और पण्डित, न्यायाधीश, राजदूत, निरीक्षक, अधीक्षक, प्रवचनकार, पुरोहित वगं, वैद्य लोग, स्थपति, शास्त्री, यात्री, शिक्षक, मन्त्री आदि भारत से निकलकर विश्व भर के मानव समाज के शासन तथा मार्गदर्शन के लिए आते-जाते रहते थे।

### प्राचीन सम्पर्क के साधन

कई लोगों के मन में प्रश्न उठता है कि प्राचीनकाल में रेडियो, टेलिफोन, विमान आदि प्रवास, सम्पर्क या यातायात के द्रुतगामी साधन न होने पर वैदिक क्षत्रियों का विश्व साम्राज्य कैसे हो सकता है? उसका उत्तर यह है कि प्राचीनकाल में ऐसे साधन नहीं थे ऐसी कल्पना कर लेना ही गलत है। रामायण, महाभारत, पुराण, ग्रन्थ, शनिस्तोत्र, हनुमानस्तोत्र आदि प्राचीन साहित्य में वैसे ही द्रुतगति यातायात के साधनों का उल्लेख है जैसे आधुनिक युग में हमें जात है।

२७

## अर्बस्थान का वैदिक अतीत

विश्व के अन्य देशों के नामों की भाँति अरबस्थान भी संस्कृत शब्द है। अर्बा यानी घोड़ा उपर अश्व। अर्बस्थान यानी घोड़ों का देश। अर्ब-स्थान का ही अपभ्रंश अर्बस्थान बना। महाभारतीय समय से वैदिक तज्ज्ञ उत्तम घोड़ों की उत्पत्ति उस प्रदेश में किया करते थे। इसी कारण अरबी घोड़ों को स्याति फैली। उस समय अर्ब-स्थान हरा-भरा प्रदेश था। तबसे वह बीरान मरुस्थल क्षेत्र बन गया यह इतिहास की एक गहरी समस्या है। क्या उत्तरी अफ्रीका और अरबी प्रदेश में महाभारतीय समय के अण्वास्त्र के विस्फोटों से सारी हरियाली नष्ट हो गई?

### इयाम और स्मृतिग्रन्थ के अनुयायी लोग

अरब और यहूदी लोगों के रहन-सहन, भाषा आदि को सेमेटिक (Semetic) कहा जाता है। उस शब्द का ठीक विवरण किसी को ज्ञात नहीं है। यदि यहूदी और अरबी मुसलमान एक-दूसरे के कट्टर शत्रु हैं तो दोनों की संस्कृति सेमेटिक क्यों? इसका उत्तर वैदिक संस्कृति में पाया जाता है। अरब लोग मुसलमान बनने से पहले कूर या अनपढ़ नहीं थे। वे सम्प्रशिक्षित और दयालु होते थे। जहसुलेम यह कृष्णनगर होने के कारण अरब और यहूदी दोनों के भगवान श्रीकृष्ण ही हुआ करते थे। श्रीकृष्ण का एक नाम श्यामसुन्दर है। उस इयाम भगवान के भक्तों का नाम सेमेटिक (Semetic) पड़ा।

दूसरा एक उदाहरण यह स्मृति ग्रन्थों का है। महाभारतीय युद्ध के

इसके अतिरिक्त यह भी देखें कि भारत की पश्चिमी और उत्तरी भूमि से निकलकर भारतीय सेना भूमि के रास्ते पूरे यूरोप में, अरब प्रदेशों में और अफ्रीका खण्ड में पहुँच सकती थी। केवल अमेरिका खण्ड और आस्ट्रेलिया खण्ड सागर पार रह जाते थे। तो वहाँ भी भारतीय नौकाएं बराबर पहुँचती रहती थीं क्योंकि इण्डोनेशिया आदि सागरपार कई प्रदेशों में भारतीयों का साम्राज्य फैला हुआ था ही। ठीक आस्ट्रेलिया के किनारे के पास भी भारतीय नौकाओं के प्राचीन अवशेष पाए गए हैं। और जब चंद्रग्रहण, नेपोलियन आदि विजेता दूर-दूर के प्रदेशों को जीत सकते थे तो वैदिक अश्विय शासक क्या उन्हीं साधनों से दूर-दूर के प्रदेशों का शासन नहीं कर सकते थे।

### वैदिक शासन की विशेषता

आधुनिक काल में ईसाई और इस्लामी पंथों का प्रसार होने पर विजेताओं को सेनिक बल पर विविध प्रदेशों को कावृ में रखना पड़ता था। वैदिक शासन की बात उससे पूर्णतया भिन्न थी। ऋषि-मुनियों के मार्ग-दर्शन में वैदिक समाज शान्ति, समाधान, कर्तव्यपरायणता आदि में जीवन विताता था। चातुर्वर्ण्यधर्मश्रम पद्धति से चलने वाला वैदिक समाज स्वयं शासित होता था। पुरोहित वर्ग, न्यायाधीश, शास्त्री, पण्डित, ऋषि-मुनि आदि की निगरानी में समाज के विविध वर्ग अपने-अपने निहित धर्म-कर्म में रह रहते थे। अतः समाज के अन्तर्गत व्यवहार में पुलिस या सेना द्वारा हस्तक्षेप की कभी आवश्यकता ही नहीं रहती थी। इससे आधुनिक शासक एक अच्छा सबक यह सीख सकते हैं कि सामाजिक जीवन सुचारू रूप से बदलने के लिए बचपन से प्रत्येक नागरिक में धर्मचिरण, कर्तव्य-पालन आदि की निष्ठा दृढ़मूल कराना आवश्यक है। ऐसी व्यवस्था हो जाने पर दंशा-कसाद की कोई चटना होती ही नहीं।

अवंस्यान से भारत का यातायात भूमि मार्ग से और सागर मार्ग से भी होता था। उस समय दोनों में वैदिक जीवन ही प्रचलित था। ईराक प्रदेश के बसरा नदी से अरब और भारत में लोगों तथा माल का आना-जाना रहा रहता था। रेशमी बस्त्र, इत्र और अन्य मुग्धन्धित वस्तुएं, कपूर,

चन्दन, सूती कपड़ा, तलवार, खन्नर, भाले, चाकू, छुरियाँ, हस्तिदन्त, सोने-चांदी के गहने, मोती, बेत, सागवान, बौस, ऊट, कपास, मखमल, कस्तूरी, सोंठ, ताढ़ी, आयुर्वेदिक औषधि, जूते और मखमल। यह माल गुजरात के सागर तट के खंबायत नगर से भेजा जाता था।

सागवन के साथ नौका बनाने वाले कारीगर भी भारत से अरबों की नौकाएं बनाने के लिए भेजे जाते थे। उस समय अवंस्यान और भारत एक ही सम्यता से जुड़े होने के कारण उनमें भिन्नता या अलगाव नहीं था। हङ्ग की तरह अरबी भाषा भी इसी कारण संस्कृत-प्रचुर है कि प्राचीनकाल में अवंस्यान के लोग भी संस्कृत ही बोलते थे। अवंस्यान यह नाम उसी कारण से संस्कृत है। उदाहरणार्थं अरबी शब्द 'सुश्क' देखें। संस्कृत 'शुष्क' शब्द का वह अपभ्रंश है।

### संस्कृतोद्भव अरबी भाषा

जब से अरबी लोग मुसलमान बन गए तब से वे विश्व के अन्य लोगों से दृष्टिकोण और कूरता से बर्ताव करने लगे। अन्यथा जब तक वे वैदिक संस्कृति में पले तब तक यूरोप के लोगों को भी शिक्षा दिया करते थे। किन्तु अरबों पर इस्लामी धर्म थोपा जाने के पश्चात् वे असम्य, अशिक्षित, अत्याचारी, लूटमार और कत्ल करने वाले बन गए।

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् अरब लोग वैदिक संस्कृति से बिछड़ते गए। देवनागरी और ब्राह्मी लिखना भी भूल गए। अधिकतर लोग अनपढ़ रह गए। अतः उन्हें दूसरी शताब्दी में वर्तमान अरबी लिपि (जो दाएं से बाएं लिखी जाती थी) चालू करनी पड़ी। तथापि भारत से सम्बन्ध टूट जाने से उनका शिक्षा-स्तर गिरता ही गया। जो अरब लोग वैदिक संस्कृति के अन्तर्गत यूरोप के शिक्षक माने जाते थे वे इस्लामी बनाए जाने के पश्चात् लूटमार करने वाले निरक्षर से बन गए। वैदिक सम्पत्ता और इस्लाम में स्वर्ग और पाताल जैसा महदन्तर है। अतः सारे धर्म एक है—कहना या मानना तकंसंगत नहीं है। वह कथन साधु मुख से निकला उनके भक्तगण अनन्य भाव से ज्यों-कान्त्यों मान लेते हैं। क्योंकि वहाँ केवल श्रद्धा और भावुकता होती है। किन्तु विद्वानों की सभा में जहाँ एक-दूसरे से तकं के

आधार पर चर्चा करनी होती है वहाँ वह बचन टिक नहीं सकता। आधुनिक काल में किसी भी गणमान्य विद्वान् ने यह तथ्य या तो समझा ही नहीं या कहने की हिम्मत ही नहीं की। सारे लोग, सारे देश, सारे धर्म, सारी कहने की हिम्मत ही नहीं की। ऐसी गोलमाल शिक्षा से प्रभावित रहकर सम्यताएँ एक जैसी ही होती है—ऐसी गोलमाल शिक्षा से प्रभावित रहकर अधिकतर विद्वान् इतिहास के अनेक तथ्यों से अपरिचित और बंचित रह गए हैं।

अतः अरबी के संस्कृत शब्द को जानना आवश्यक है। सागवान् यह भारत का शब्द देखें। इसी का अरबी अपभ्रंश 'साज' (Saj) है।

संस्कृत शब्द विष (यानी जहर) अरबी में "वेष" बन गया।

महेन्द्र पैगम्बर को जब मक्का से भागकर मदीना जाना पड़ा तो उनके माथ जो चन्द साधी गए उन्हें अन्सारी कहा गया क्योंकि वे अनुसरण करने वाले अनुसारी थे।

इस्लामी शब्द 'शेख' संस्कृत 'शिष्य' शब्द का अपभ्रंश है। शेख यानी शिक्षा प्रहण करने वाला शिष्य। भारत में जिस प्रकार शिष्य शब्द का अपभ्रंश शिख बना उसी प्रकार अवंस्थान में शिष्य का उच्चार शेख रुढ़ रुआ। इससे वही की प्राचीन गुरुकुल प्रथा का पता चलता है।

मुल्ला यह शब्द मल्ल इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। रत्नमल्ल, बहारमल्ल आदि नाम अरबों में भी प्रचलित थे। उनका अन्तिम भाग मल्ल के बाय मुल्ला अवंस्थान में रुढ़ हो गया।

"अल्ला को इच्छा हो तो?" इस अर्थ से मुसलमान लोग संभाषण में "इन्द्रा अस्ता" कहते रहते हैं, जो "इच्छा अल्ला" का अपभ्रंश है।

अन्तकाल और अन्तकाल की समानता देखें।

कफन यह इस्लामी शब्द मूलतः संस्कृत "कौपीन" है। उसी प्रकार "मौत" यह मृत्यु का ही विकृत उच्चार है।

"प्र-ग-अम्बर" यानी "आकाश से भेजा गया" इस अर्थ का पैगम्बर शब्द भी संस्कृत ही है।

अरबी में "मलीन" के अर्थ से "मालीन" कहते हैं। "आफत" यह शब्द अपति का विकृत उच्चार है।

भारतीय माल की अवंस्थान में बड़ी मांग होने के कारण भारतीय

श्यापारियों का अवंस्थान में बड़ा सम्मान होता था। आधुनिककाल में पाइचात्यों द्वारा बनाए गए यंत्र रेडियो, टेलीवीजन, टेलीफोन, मोटरगाड़ियाँ आदि घर-घर में होती हैं, उसी प्रकार अतीत में लम्बे समय तक हवन-सामग्री, आयुर्वेदिक ओषधि, लकड़ी यथा लोहे की वस्तुएँ, आभूषण, वस्त्र, श्रुंगार सामग्री, शस्त्रास्त्र, नौकाएँ आदि सारी भारत द्वारा ही विश्व के सारे प्रदेशों को दी जाती थीं। भारत के खड़ग, खंजर आदि का हिन्दुवानी, हिन्दी, संफ-अल-हिन्द, मुहन्निद आदि नामों से उल्लेख होता है।

"India's Contribution to World Thought and Culture" नाम का ग्रन्थ विवेकानन्द शिला स्मृति समिति (Rock Memorial Committee) ने १९७० में प्रकाशित किया। इसमें डब्ल्यू० एच० सिद्धीकी द्वारा लिखा एक लेख है। वे लिखते हैं, "भारत की सम्पत्ति के आधार से अरबी सम्यता की गहराई और प्रसार बढ़ता गया। भटकते रहने वाली अरबी टोलियों के जीवन में घर-बार बसाने की प्रवृत्ति दिखाई देने लगी। कहीं-कहीं लोग कोट बनाकर उसके अन्दर सुरक्षित नगरों में रहने लगे। खेती करना आरम्भ हुआ। व्यापार बढ़ा। लकड़ी और पत्थर पर लिखाई करने की प्रथा चल पड़ी। पाप करने पर ईश्वर दण्ड देगा इस भावना से लोगों का बर्ताव सुधरा और वे राजाओं का मान-सम्मान करने लगे।" सिद्धीकी के उद्धरण में हमारे निष्कर्ष की पुष्टि होती है कि अरबों की सारी इस्लामपूर्व विद्याप्रवीणता, कायंकुशलता, धन-दौलत, सम्यता, नम्रता आदि भारत की अगवाही के कारण थी। उस सम्यता को इस्लाम धर्म ने खगास ग्रहण लगा दिया।

## हिन्दु नाम सम्मानित था

भारत में कई लोग ऐसी धारणा कर बैठे हैं कि मुसलमान लोगों ने तिरस्कार भाव से "हिन्दु" शब्द प्रचलित किया। अतः भारत के लोगों को अपने-आपको हिन्दू कहलाने में गर्व न मानते हुए उस शब्द का स्थान करना चाहिए। उन दोनों मुद्दों से हम सहमत नहीं हैं। हिन्दू शब्द मुसलमानों का बनाया नहीं है। अनादिकाल से "स" तथा "ह" दोनों की अदल-बदल होती रही है। समजा—हमजा, साडासात, हाडाहाथ, Semisphere—Hemis-

phere, सप्ताह—हफ्ताह, Hardiogram—Cardiogram (सार्डिओ-प्राम) आदि शब्दों के दोनों प्रकार के उच्चार सर्वत्र रुढ़ रहे हैं। उसी प्रकार सिन्ध—हिन्द, सिन्धु—हिन्दु आदि दोनों उच्चार अति प्राचीनकाल से रुढ़ हैं।

इससे मुझा यह है कि प्राचीनकाल से अरबों में हिन्दु नाम का बड़ा प्रभाव तथा सम्मान रहा है। इसके कुछ उदाहरण ऊपर दिए ही हैं। निजी सुन्दर या लाडली कन्याओं को बर्ती लोग "हिन्दा" या "सैफी हिन्दी" कहकर पुकारा करते। संस्का के अंकों को तथा गणित को अरब लोग भारत की विद्या जानते हुए "हिन्दीसा" कहते थे। भारतीयों के प्रति अरब लोग बड़ी अदा और आदर रखते थे।

### जाटों का विदेश संचार

दिग्बिजय करने वाले जातियों में प्राचीनकाल में जाटों का अन्तर्भव था। सेनिकों या शासकीय कार्यों पर जाट लोग विभिन्न प्रदेशों में जाया-जाया करते। जोधे जदाल के संघाम से पूर्व जोधे खलीफा अली का खजांचो एक जाट हिन्दु था। महंमद की पत्नी अयेषा के रूण होने पर उसकी चिकित्सा एक जाट बैच से कराई गई थी।

कुछ ईरानी शब्दकोषों में हिन्दु शब्द का अर्थ चोर, डाकू, बदमाश, हरमजादा आदि लिखा हुआ है तो सही तथापि उससे घबराकर हिन्दु नाम छोड़ देना योग्य नहीं होगा। जबसे ईरानी आक्रामकों ने भारत पर हमला करनम किया तब से निजी सेनिकों में भारतीयों के प्रति तिरस्कार भड़काने के लिए उन्होंने हिन्दु शब्द को चोर, डाकू, हरमजादा आदि गालीतुल्य बना लोड़ा। किन्तु यह देखने लायक बात है कि इस्लामी तवारीखों में हिन्दु शब्द कहीं नहीं लिखा है। भारतीयों को हिन्दु कहने की बजाय वे चोर, डाकू, कुत्ते, हरमजादे, कम्बस्त इत्यादि कहते रहे। पाठक अब यहीं देखें कि अमर उद्घृत सारे शब्द मूल अर्थ में कितने भिन्न हैं। कहाँ डाकू और कहाँ डाकूओं का पीछा करने वाला कुत्ता। तथापि ऊपर उल्लिखित सारी वालियों में हिन्दुओं के प्रति ईरानी मुसलमानों का तिरस्कार कूट-कूटकर थरा है।

अतः ईरानी शब्दकोष तैयार करने वालों की ही सरासर बदमाशी है कि उन्होंने चोर, डाकू, कुत्ते, हरमजादे, कम्बस्त आदि के साथ "हिन्दु" शब्द भी लिख डाला। आखिर ईरानी शब्दकोष तैयार करने वाले भी तो खूंखार, धर्मान्धि, हिन्दुओं का तीव्र तिरस्कार करने वाले कट्टर मुसलमान ही थे। शब्दकोष तैयार करने के दिमागी कार्य में जाते-आते हिन्दुओं को एक साहित्यिक लात मारने का निजी इस्लामी कर्तव्य भला क्यों छोड़ने लगे? अतः हिन्दुओं की बहादुरी इसमें होगी कि वे ईरानियों को उनके शब्दकोष में से हिन्दु शब्द का वह गाली-भरा अर्थ मिटाने को बाध्य करें। उनके उस प्रदूषण से भागकर या घबराकर सिन्धु या इन्दु अर्थ का स्व-जातीय हिन्दु नाम त्याग देने में कहाँ की बहादुरी है?

यदि हिन्दु नाम त्यागकर हम कोई और नाम ले लें और उस नए नाम का किसी अन्य भाषा के शब्दकोष में बुरा अर्थ दिख पड़े तो क्या हम वह नाम भी छोड़ देंगे? अतः यह जान लेना आवश्यक है कि किसी शब्द का अर्थ उस जाति के शीर्य, धैर्य और कर्तव्य पर निर्भर करता है। यह भूलकर यदि हम ऐसा शब्द ढूँढ़ते रहें जिसका किसी भी भाषा में बुरा अर्थ नहीं तिकलेगा, तो ऐसा शब्द कभी मिलने का नहीं।

इस सम्बन्ध में एक लाक्षणिक कथा है। एक वच्चे का नाम उसके माता-पिता ने ठनठनपाल रखा। युवा हो जाने पर उसके नाम को लेकर उसके गाथी उसको चिढ़ाने लगे। उससे तंग आकर वह एक बच्छा-सासा नाम ढूँढ़ने चल पड़ा। रास्ते में उसे एक शव-यात्रा दिखी। उसने पूछा, "कौन मरा?" तो उत्तर मिला, "अमरनाथ चल बसे।" वड़े अचम्भे में पड़कर वह आगे बढ़ा तो एक दिद्रि स्त्री दुखी होकर गोबर ने कण्डे बेच रही थी। नाम पूछने पर पता चला कि उसका नाम "लक्ष्मी" है। और आगे चलने पर उसने कुछ दुष्ट लोग एक भयभीत युवक का भी करते देते। भयभीत करने पर उसने कुछ दुष्ट लोग एक भयभीत युवक का भी करते देते। इस प्रकार भयभीत करने वाले का नाम पूछने पर पता चला कि वह रघुबीर था। इस प्रकार जब घर लौटा तो उसके मुँह से उद्गार तिकला—

अमरनाथ तो मर गए।

लक्ष्मी लगाए कण्डों की पाल।

रघुवीर भी यदि भाग गए।

बुरा क्या है नाम ठनठनपाल ॥

हिन्दुओं के दोष और कर्त्तव्य में हिन्दु नाम की शान और दहशत बढ़ाने में ही बहादुरी है न कि उस नाम को छोड़कर पलायन करने में।

और यह भी तो बात है कि जो मुसलमान हिन्दु शब्द को इतना धृणित समझते हैं उन्हें वयों न बार-बार स्मरण दिलाया जाए कि वे भी हिन्दुओं की सम्मान ही तो हैं। जो दोष पूर्व कोई मुसलमान या ही नहीं। अतः हिन्दुओं को गाली देने में वे अपने आप पर धूक रहे हैं।

### इस्लाम और कृस्ती पन्थों का अन्त

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् वैदिक संस्कृति का जो विघटन हुआ उसमें मनका में शिवभज उक्त शिवभज पंथ चल पड़ा। सन् १६७६ के नवम्बर १६ को इस्लाम को १४०० वर्ष पूर्ण होने ही जिन २००-३०० अरबी अधिकारियों ने काबा मन्दिर पर हमला किया वे महदवी पन्थ (Mahdwi Sect) के कहलाते थे। स्पष्टतया वह नाम 'महादेवी' यानि महादेव शंकर भगवान के अनुयायियों का शोतक है। यह वैदिक धर्म का कैसा देवी योगायी है कि इस्लामी परम्परा में ही उसके निजी नाश की भविष्यवाणी रह रही है। उन किवदन्ति के अनुसार—

आएगी मरी बीसा, तो रहेगा न इना न मूसा।

जिसका अर्थ है कि बीसवीं शताब्दी में जब इस्लाम को १४०० वर्ष पूर्ण होगे, इस्लाम और ईसाई पन्थों का अन्त होगा। फ्रेंच अवलिया नॉस्ट्रॉडमस ने चार सौ वर्ष पूर्व वंशी ही भविष्यवाणी की है।

वैसे तो सन् ६२२ ईसवीं में प्रस्थापित हुए इस्लाम को सन् २०२२ में १४०० वर्ष पूर्ण होते हैं, किन्तु इस्लाम की दर्शना में प्रतिवर्ष ११ दिन बम गिनती जाते हैं। अतः उनकी गिनती के अनुसार यद्यपि १६७६ में वह विनाश की अवधि पूरी हो गई है, सही गणना के अनुसार भविष्यवाणी वाला इस्लाम का सबंनाश सन् २०२२ तक प्रेरा हो जाना चाहिए। तथापि उस भविष्यवाणी की सत्यता की पहली भलक प्रत्यक्ष काबा पर हुए हमले में पाई गई। यद्यपि सबंदी अखब कहर इस्लामी देश है। उस देश में स्थित

काबा के ३५ मील के घेरे में किसी इस्लामेतर व्यक्ति का चंचु प्रवेश भी नहीं होने दिया जाता। फिर भी महदवी कहलाने वाले अरबी मुसलमानों ने ही काबा पर जो हमला १६ नवम्बर, १६७६ को किया वह वैदिक देवता शंकर भगवान का एक चमत्कार ही समझा जाना चाहिए।

### शिया-सुन्नी पन्थों का उद्गम

इस्लामी शिया पन्थ शिवभज उक्त शिवा का अपभ्रंश शिया कहलाया। सुन्नी लोग वे मुसलमान हैं जो वैष्णवपन्थी थे। काबा मन्दिर के मध्य में लोषशायी विष्णु की मूर्ति थी और उस परिसर में अन्य ३६० मूर्तियाँ थीं। वे सारी मूर्तियाँ छिन्न-भिन्न कराकर उसी परिसर में पैरों तले कुचले जाने के जिए सुरंगों में दबा दी गईं। काबा में दीवार में आधा गडा हुआ एक शिवलिंग ही दृश्य अवस्था में आज विद्यमान है। मुसलमान लोग उसी की परिक्रमा करते हैं। तथापि अतिप्राचीन काल से टूटे-फूटे वैदिक संस्कृति के अवैस्थान में जो वैष्णव और शैव पन्थ थे वे आगे चलकर इस्लाम में सुन्नी और शिया कहलाए। वैष्णवी का अपभ्रंश सुन्नी हुआ और शिव का शिया और शिया कहलाए। वैष्णवी का अपभ्रंश सुन्नी हुआ और शिव का शिया बना। यह भेद आरम्भ से ही था। आगे चलकर खलीफा पद के विवाद में इन दोनों पक्षों में विरोध दृढ़तर हुआ। विद्यमान धारणा यह है कि महमद के पोते हुसैन को खलीफा पद का अधिकारी मानने वाले शिया कहलाए। किन्तु इस विवरण से शिया शब्द की व्युत्पत्ति का रहस्य खुलता नहीं है।

### वैदिक संन्यासी

"तवारीख ई तवारी अस् अहमारा उरै हूतारा" जैसे अरबी प्रन्थों में गेरह वस्त्र पहनने वाले वैदिक संन्यासियों का उल्लेख है। प्रथम खलीफा अबूबकर के समय में वैदिक-प्रथा अवैस्थान से जब पूरी तरह नष्ट नहीं हुई थी तब नारंगी वस्त्र पहनने वाले वैदिक संन्यासियों का प्रबचन अवैस्थान के नगरों में होता रहता था।

### महमद का गेरुआ ध्वज

दिल्ली से प्रकाशित आंगल साप्ताहिक Organiser में एक अरबी विद्वान् लेखमाला लिखा था कि महमद पैगम्बर

का इबज मूलतः हिन्दू केसरिया छवज ही था, किन्तु जब कावा मन्दिर पर कब्जा करने के लिए महंमद ने निजी सगे-सम्बन्धियों से ही संघर्ष करना आरम्भ किया तो दोनों विरोधी पक्षों के भण्डे एक समान वैदिकधर्मी गेहूए रंग के ही होने के कारण घोटाला होने लगा। अपना-पराया पहचानना कठिन होता रहा। अतः महंमद ने सुविधा हेतु निजी छवज हरे रंग का बना लिया। जब इस्लाम का हरा रंग किसी धार्मिकता या पवित्रता के कारण न होकर लड्डाई-भगड़े से सम्बन्धित है। इसी कारण जहाँ भी हरा भण्डा रहेगा वहाँ कभी शान्ति नहीं होगी।

कावा मन्दिर को उड़ने वाली रेत से बचाने के लिए वैदिककाल में उसे लम्बे-चौड़े गेहूए रंग के खोल से ढक दिया जाता। उस खोल को अरबी में गिलाफ कहते हैं। महंमद का उस मन्दिर पर कब्जा हो जाने पर प्राचीन वैदिक प्रथा को तोड़ने के हेतु गेहूए रंग के गिलाफ के बजाय उस मन्दिर पर काले रंग की खोल चढ़ाई जाती रही है।

### हिन्दू लोगों पर अधिक विश्वास

तुर्कस्थान या खोरासन के मुसलमानों पर अरब लोग कभी भरोसा नहीं करते थे यद्यपि वे सारे मुसलमान बन गए थे। किन्तु सिन्धु के हिन्दू लोगों पर अरबों का बड़ा विश्वास होता था। अरबों के खजांची और हिसाब-किताब रखने वाले सिन्धी हिन्दु ही हुआ करते थे।

सन् ८६७ ईसवी के याकूबी नाम के एक अरब इतिहासकार लिखते हैं कि "भारतीय लोग वहे शास्त्री पण्डित होते हैं। उनके शास्त्रीय ज्ञान की ओर कोई बराबरी नहीं कर सकता। वे वडे विचारी होते हैं। आयुर्विज्ञान में वे वडे अग्रसर हैं। अनेक शास्त्रों के उनके वडे-वडे ग्रन्थ हैं।"

### वैदिक विद्याग्रन्थ

प्राचीन विद्या के अन्य लोगों की भाँति खगोल ज्योतिष, गणित आदि सारी बहिल विद्याओं का ज्ञान अरब लोग भी भारत से ही प्राप्त करते थे। उदाहरणार्थ बहास्कुट सिद्धान्त नामक खगोल ज्योतिष का जो संस्कृत ग्रन्थ है उसके अरबी अनुवाद का नाम "सिन्धु हिन्द" रखा गया है।

सिन्धु-खाड़क्य नाम के एक अन्य संस्कृत ग्रन्थ के अरबी अनुवाद का शीर्षक है अरकन्द्र।

सिंहीकी लिखते हैं, "ऊपर लिखित ग्रंथ बगदाद में सन् ७७१ में पढ़े गए। अल् फजारी और याकूब बिन तारीक नाम के दो लेखकों ने भारतीय पण्डितों के सहाय्य से उन ग्रन्थों का अरबी भाषा में अनुवाद किया। कहा जाता है कि सन् ७३३ में एक भारतीय शास्त्री के कहने पर खलीफा मसूर ने खगोल ज्योतिष के भारतीय ग्रन्थों का अध्ययन आरम्भ किया और उस पठन का खलीफा पर बड़ा प्रभाव पड़ा। उसी प्रकार सुल्तान हारून-अल-रशीद के बरवक मन्त्रियों के प्रभाव से भी हिन्दू विद्याग्रन्थों का अरबों में प्रसार हुआ। अल् फजारी के "किताब उम्म फिज्" नामक ग्रन्थ में हिन्दू ज्ञान का प्रभाव स्पष्ट दिखाई देता है। आठवीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध में बनाया गया वह पंचांग है। क्रमसं नाम के यूरोपीय लेखक कहते हैं कि मध्य-भारत में जो उज्जयिनी नगर है उसे केन्द्र मानकर वह जो पंचांग सिद्ध किया गया है उसका अरबी अपञ्च अरिन (Ariin) किया गया है।"

प्राचीनकाल में "बैतूल हिक्मत" नाम का एक अरबी संस्थान प्रस्तावित किया गया। उसके द्वारा विविध वैदिक शास्त्रीय ग्रन्थों का अनुवाद किया जाने लगा। अनुवादकारों में माणिक और धन उफ़ दोहन नाम के दो भारतीय विद्वानों के नाम ज्ञात हैं। धन का नाम इब्न-इ-दाहन लिखा गया है। ऐसे और भी संकड़ों भारतीय हिन्दू विद्वानों के नाम अरबी ग्रन्थों में होंगे। किन्तु अरबी मुमलमानों की भारतीय हिन्दू नामों को अरबी—इस्लामी रूप देकर तोड़-मरोड़ देने की जो बुरी आदत रही है उससे अच्छे भले भारतीय नाम अरबी-इस्लामी तबारीखों में जानबूझकर ढुबोकर लुप्त करा दिए गए हैं।

### सावधानी की सूचना

मही इतिहास का संशोधन सा अध्ययन करना चाहने वालों के लिए हम यहाँ एक गम्भीर सूचना देना चाहते हैं। इस्लाम के अन्धे समयों ने इतिहास में यह ढिढोरा पीट रखा है कि इस्लाम के गठन के पूर्व अरबों में शान्ति, दंगा-फसाद, मार-पीट और सब प्रकार की अराजकता थी तथा

हितयों की बड़ी दृष्टीय अवस्था थी। उस सामाजिक अवस्था को सुधारने के लिए इस्लाम की स्थापना हुई और इस्लाम के गठन के कारण सर्वत्र सुख-शान्ति, समता और समृद्धि छा गई। इतिहास की इस्लामी तोड़-मरोड़ यहीं से आरम्भ होती है।

इस दावे में पहली भूठी बात तो यह है कि इस्लाम शब्द का अर्थ 'शान्ति' या 'शरणागति' है। वह सरामर असत्य है। 'इस्लाम' वह ईशान्यम् ऐसा संस्कृत शब्द है। दूसरा दावा कि 'इस्लाम' के पूर्व लोग पिछड़े हुए या दबाई हुई अवस्था में थे' भी असत्य है। स्त्रियों को स्वतन्त्रता नहीं हुए या दबाई हुई अवस्था में थी असत्य है। यह भी बनावटी बात है।

इस्लाम कोई धर्म नहीं है। कुछ चन्द दहशतवादियों ने सारी सत्ता और धन पर काढ़ करने के लिए अनपढ़ अरबी लोगों को गुमराह करके उनके द्वारा आतंक फैलाकर लूटमार मचाने के लिए इस्लाम के नारे का घड़्यन्त्र रखा। लोगों को पकड़-पकड़कर दहशत देकर मुसलमान कहलवाने को बाध्य किया गया। आरम्भ से आज तक इस्लाम के प्रसार की एकमात्र गतिविधि छलबल और कपट की ही रही है। महमद बिन कासिम, गजनवी, गोरी, बलबन, अलाउद्दीन आदि से लेकर प्रत्येक सुल्तान, बादशाह अन्य आक्रामक और दरबारी से लेकर फ़कीर तक सारे छोटे-मोटे मुसलमान हर प्रकार से हर क्षण जुल्म जबरदस्ती से भयभीत किए गए लोगों को मुसलमान बनने पर मजबूर करते रहे।

शिक्षा तथा सम्यता का अन्त हो गया। प्रतिदिन लूटमार होने लगी। स्त्रियों को काले पट्टे की नाक तक की अन्धेरी कोठरी में बन्द करवा दिया गया। कुराण पढ़ना या रटना ही शिक्षा की परिसीमा बन गई। इस तरह इस्लाम के अत्याचारों का एक गम्भीर नया संकट विश्व के लोगों को सताने लगा, जैसे पौराणिककाल के राक्षसों का इस्लामी आक्रामकों के रूप में पुनर्जन्म हुआ हो। सातवीं शताब्दी से आरम्भ हुआ यह संकट अवस्थान से लेकर मलयशिया और इण्डोनेशिया तक की वैदिक संस्कृति को तथातार खट्ट-केनु जैसा नियल-नियल कर आतंक और हाहाकार मचाता रहा।

सन् ३१२ ईसवी से सात सौ वर्ष तक ईसाई धर्म में इसी प्रकार अत्याचार, छल-कपट, लूटपाट और मारपीट द्वारा मारे यूरोप में फैलाया गया। अन्तर केवल इतना है कि जहाँ ईसाई लोग अब सम्य और शिक्षित बन गए हैं, मुसलमान हर प्रकार से सातवीं शताब्दी की कूर, बबंर मनः-स्थिति में ही अभी तक अपने-आपको जकड़े हुए हैं।

### कला और विद्या के पुनरुत्थान का झूठा दावा

इस्लाम की स्थापना से लूटमार ही मुसलमानों का एकमेव धन्धा बन जाने से इस्लाम व्याप्त प्रदेशों में कला और विद्याओं में काला अन्धेरा छाकर खग्राम ग्रहण जैसा लग गया। अतः अरबों की शिक्षा और कला का जो ढोल पीटा जाता है वह इतिहास की एक बड़ी हेरा-फेरी है। अरबों की विद्या, कला आदि का जो बोलबाला है वह इस्लामपूर्व अरबों का है। इस्लामी साहित्यकारों से उस इस्लाम पूर्व ख्याति को उखाड़कर इस्लामी काल जो जोड़ दिया है। उन दिनों सारी लिखाई हाथ से ही होती थी। अतः अतिप्राचीन ग्रन्थ भी प्रत्येक पीढ़ी में पुनः हाथ से नए ताड़पत्र या कागज पर उतारे जाते थे। उन ग्रन्थों को दुबारा निजी हस्ताक्षर में उतार लेने-बाले ने लिखवाई की तारीख अंकित करने का प्रश्न ही नहीं था। अतः उन प्राचीन ग्रन्थों की हस्तलिखित प्रति इस्लामीकाल की कह देना आसान था।

### अरबी लिपि इस्लामपूर्व की है

यदि कोई कहे कि दाईं से बाईं तरफ लिखी जाने वाली अरबी (इस्लामी) लिपि में वह दस्तावेज या पोषियाँ होने से वह इस्लामीकाल की ही होनी चाहिएं तो वह दावा भी गलत होगा, क्योंकि यद्यपि प्रचलित अरबी (फारसी, उर्दू आदि) लिपि दीर्घसंगति के कारण अनवधानी से इस्लामी समझी जाती है तथापि वह लिपि इस्लाम की स्थापना से पाँच सौ वर्ष पूर्व प्रचलित की गई।

### हारून-अल्-रशीद का बड़प्पन काल्पनिक तो नहीं है

हारून-अल्-रशीद के बारे में इस्लामी लेखकों ने बड़ा शोर मचाया है कि वह बड़ा दयालु, दानी, उदार, विद्वानों का आश्रयदाता आदि था। लेकिन

इतिहास के अन्यासकों को हम चेतावनी देना चाहते हैं कि इस्लामी फकीरों के बारे में भी वही ढोल पीटा गया कि वे बड़े दयालु, धर्मात्मा और सन्त-महात्मा थे। ऐसे इस्लामी प्रचार में खोखा नहीं खाना चाहिए। प्रत्येक फकीर का सही चरित्र यदि निमंत्रता में और सच्चाई से पढ़ा जाए और बारोकी में खोजा जाए तो वे लगभग सारे ही फकीर कूर, अत्याचारी, रंगीन, धोखाधड़ी करने वाले दिखाई देंगे। अतः निष्पक्ष सूक्ष्मता से और शोषक बुद्धि से हारन-अल-रशीद के सही चरित्र का भी पुनःआंकन हम आवश्यक समझते हैं। आज तक का इतिहास-लेखन, अध्ययन, संशोधन इस्लामी गुणगान के भंग के नदी में होता रहा है। ऐसा किए जाने का एक और बहुत बड़ा कारण था कि इस्लाम के पक्ष में इतिहास की जितनी अधिक तोह-मरोह करी जाए उतना अधिक मानसम्मान उस व्यक्ति को गोधी-नेहङ्ग दुग से दिया जाने लगा। मान-सम्मान, सरकारी मान्यता, एवं विद्या, अधिकार, सम्पत्ति आदि के बालच में फैसले-फैसले इस्लामी कुट्टामद हेतु इतिहास विहित की कोई सीमा ही नहीं रही। इस प्रकार इस्लामी पक्ष में ही इतिहास लिखा जाए तो वह सही है, अन्यथा वह अनुचित है ऐसी सार्वजनिक घारणा बन नहीं है। उम मिथ्या मार्ग से इतिहास-लेखन को मोहकर उसे निर्भीक भूत्यता के मार्ग पर ले आना हमारा मुख्य अभियान है।

इस्लामी विचारधारा का दौचा दी कुछ ऐसा है कि उसमें ढोग, हुतातार, कूरता और अमृत का ही पुरस्कार होता रहता है। अतः उसमें हारन-अल-रशीद नाम का कोई सद्गुणों का पुनला निर्माण हुआ हो, वह शायी के सीर वैसी अमृतव बान लगती है। यदि अनाचारी होते हुए भी हारन-अल-रशीद को इस्लामी परम्परा का कीर्तिमान माना गया हो तो वह देखन इसलिए कि इस्लामी परम्परा में अद्व के नाम पर बेशुमार कुशामद की बुद्धाई होती रहती है। इस्लामी मुशायरों में इसका नमूना देखने को मिलता है। बुरे-से-बुरे शायर के शेरों पर 'वाह-वाह' की खुशामदी बीकार करते-करते लोग उधर दूसरी तरफ मुँह छिपाकर कानाफूसी में शायर की निन्दा भी करते रहते हैं।

## हिन्दू कारीगरी की अरबों में ख्याति

सत् ८६८ इसबी में जिसकी मृत्यु हुई ऐसा एक अरबी लेखक अबु उमर जाहिर, बसरा नगर निवासी था। उसके प्रन्थ का नाम है 'रियासत इ-फखरुस्सौदन अल-अल-बेदन'। उसमें उसने लिखा है कि भारतीय विद्वान कलज्योतिष और गणित में बड़े प्रवीण हैं। आयुर्वेद में भी वे बड़े कुशल हैं और वे जटिल रोगों की अच्छी चिकित्सा करते हैं। वे कुशल मूर्तिकार होते हैं। इमारतों के प्रवेशद्वार के कमानों पर वे रंग-विरंगी चित्रकारी करते हैं। सर्वोत्तम बौद्धिक खेल 'शतरंज' के निर्माता भारतीय लोग होते हैं। भारतीयों की तलवारें बड़ी धारदार होती हैं और वे तलवार बड़ी सफाई से चलते हैं। मन्त्रों से विष उतारने का कोशल्य भारतीयों में है।"

सिद्धीकी के लेख में उल्लेख है कि अंकगणित, दशमलव-पद्धति, बीज-गणित, त्रिगुणमिति, भूमिति आदि गणित की विविध शाखाएं अरब लोग भारतीयों से ही सीखे।

कई लोग यह समझ बैठे हैं कि "अल-जिवर" यह अरबी नाम होने से Algebra उफ बीजगणित पद्धति अरबों ने दूँड़ निकाली होगी। किन्तु स्वयं अरब लोग मानते हैं कि वह शाखा वे भारत से सीखे। इससे संशोधक ने इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि प्रचलित नामों पर सर्वदा निमंत्र रहना दोग्य नहीं होता।

भवनों के प्रवेश द्वारों के कमानों को रंगों से चित्रित करने की भारतीय प्रथा का उल्लेख अबु उमर जाहिर ने किया है। उसे पाठक विशेष ध्यान दें। भारत स्थित ताजमहल उफ तेजोमहालय और समरकन्दनगर में जिस विशाल महल को तैमूरलंग मी कहा कहा जाता है दोनों के कमानी प्रवेश द्वार पर भी रंगीन चित्रकारी है। अतः वे सारे हिन्दू भवन सिद्ध प्रवेश द्वार पर भी रंगीन चित्रकारी है। अतः वे सारे हिन्दू भवन सिद्ध होते हैं। शाहजहाँ ने अंशतः उस हिन्दू चित्रकारी को मिटाने के लिए उसे निकालकर उन्हीं खाँचों में कुराण की आयतों वाले पत्थर के टुकड़े जड़वा दिए। इसीलिए ताजमहल पर कहीं आड़ी पंक्ति में, तो कहीं मिकुड़ी खड़ी जगह में ऊपटांग पद्धति से कुराण जड़ दिया गया है। ऐसे कितने ही छोटे-मोटे मुद्दों से इतिहास-संशोधन में उचित और महत्वपूर्ण निष्कर्ष निकाले जाते हैं।

## कुराण में संस्कृत शब्द

दूसरे एक इस्लामी-लेखक मुलेमान नदवी बताते हैं कि चार हिन्दी या संस्कृत शब्द कुरान में बार-बार उल्लिखित हैं। वे हैं अम्बर, कस्तूरी, भैमादिन (सोह या अदरख) और कपूर। बुद्ध का भी उल्लेख कुरान में फिल-कफे (यानी कपिलवस्तु नगर का निवासी) नाम से हुआ है।

अरबी माहित्य में बार-बार प्रयोग होने वाले अन्य भारतीय शब्द हैं—चन्दन, ताम्बूल, कण्ठफूल, निलोफर, बेल, जयफल, त्रिफला, बलीला, हलोला, कंफस यानि कपास, छिट् (यानि चिट्), नजित यानि नारियल, अम्बुज और फुलफुल यानि पिपली।

## वैदिक धर्म प्रमुख शंकराचार्य

इस्लामपूर्वकाल में इराक के बगदाद उपर्युक्त भगवदनगर में एक वैदिक धर्मपीठ था। उसके पीठाधीश को परमक कहा जाता था। उसके पीठ का नाम था नवविहार। उसका बिगड़कर नवबहार ऐसा अरबी उच्चार बन गया। किन्तु उससे पता चलता है कि उससे भी एक और प्राचीन वैदिक विहार था। अल उमारी द्वारा लिखे “मसालिकुल-अवसर-फी-मामलीकुल-अमसर” यन्य में उल्लेख है कि वह एक वैदिक हिन्दू सम्राट ने प्रस्थापित किया था। उस धर्मप्रमुख को केवल प्रमुख—परमुक कहते-कहते उसका अरबी इस्लामी अपभ्रंश बरमुक, बरमक (बर्मक) बन गया। अन्तिम हिन्दू प्रमुख की धर्मशिला कट्टीर के पण्डितों द्वारा हुई थी। अरबों पर जब इस्लामी धर्म चोपा गया तब उस मारकाट में उस नवविहार धर्मपीठ के वैदिक धर्मगुरु को मारकर वह धर्मपीठ समाप्त कर दिया गया। तथापि उस परमक घराने के प्रति जनता का परम्परागत आदर होने के कारण इस्लामी इराक प्रदेश का शासन परमक उपर्युक्त वर्मक केल के हाथ अंजकर बड़ी इराक के मुसलमान शासक बनने। इराक का शासन आधुनिक युग में प्रजातन्त्रवादी बनने से पूर्व इराक का राजवंश वर्मक ही कहलाता था।

## भगवदनगर बगदाद

विद्वानों के लेख में उल्लेख है कि बगदाद नगर (जो हिन्दू वैदिक सम्हृदि और वेदविद्या का केन्द्र था) स्वयं संस्कृत नाम है। भग (उपर्युक्त)

बग यानि “ईश्वर”) और “दाद” (यह दत्त यानि दिया हुआ इस अर्थ का संस्कृत शब्द है, यानि ईश्वर का दिया हुआ—भगवद्ददत्त नगर। तथापि खलीफा अल मंसूर ने ७६२-६३ में बगदाद नगर का निर्माण किया ऐसी धौम इस्लामी इतिहास में रुद्ध है। यह भी कहा जाता है कि भारतीय स्वपति और नगर-निर्माताओं के शास्त्रीय सहाय्य द्वारा खलीफा मंसूर ने योजनानुसार बगदाद का निर्माण करवाया। वह गोलाकार नगर इस्लाम का पहला नगर कहा जाता है।

ऐसी इस्लामी धौमों की पोल खोलने का तन्त्र सीखना आवश्यक है। नगर क्या एक वर्ष में बन जाता है और बनाया भी जाता है? यदि नगर-निर्माण ही नहीं हुआ था तो खलीफा मंसूर आरम्भ में बगदाद में किस प्रकार रहता था? यदि वह नगर इस्लाम का बनाया प्रथम नगर होता तो उसका नाम इस्लामावाद होना चाहिए था। यदि वह नगर मुसलमानों ने बनाया होता तो उसका नाम संस्कृत क्यों होता? उसे केवल इस अर्थ से पहला इस्लामीनगर कहा जा सकता है कि इस्लाम ने कब्जा किया हुआ वह पहला नगर था। वैसे भी वह नगर हिन्दू कारीगर और हिन्दू शास्त्रों से बना था। खलीफा मंसूर को उस नगर-निर्माण का श्रेय देना इस्लामी हेरा-फेरी का एक बड़ा उदाहरण है। जो बगदाद नगर अति-प्राचीनकाल में बना था उसे सन् ७६२-६३ में बना हुआ कहना ऐतिहासिक अपराध है। कालक्रम की ऐसी विंशाल हेरा-फेरी इस्लामी इतिहास का एक बड़ा दोष है। इस्लामपूर्व वैदिक हिन्दू काल का अरब लोगों का गोरब उखादकर उसे इस्लामी काल में शोषित करने के इस्लामी लेखकों की जाल से आजतक के अधिकांश यूरोपीय ईसाई लेखक धोखा खाकर इस्लाम की चित्रकला, वास्तुकला, नगरनिर्माण, विद्याविकास, गणित और ज्योतिष में प्रवीणता इत्यादि मुसलमानों की अनाप-शानाप स्तुति करते आ रहे हैं। उनके बे सारे यन्य निकम्मे और निराधार माने जाने चाहिए। हमारा निष्कर्ष पर मनन, चिन्तन करना उनके लिए लाभदायक होगा। यह हमारा निष्कर्ष है कि Construction is all Hindu, Destruction all Muslim” यानि निर्माण हिन्दू करते हैं, मुसलमान केवल विनाश करते रहे हैं।

## कुराण का इतिहास

N. J. Dawood नाम के एक मुमलमान लेखक हैं। उन्होंने कुराण का आमन अनुवाद प्रकाशित किया है। उसकी प्रस्तावना में वे लिखते हैं— “कुराण का प्रत्येक शब्द स्वर्ग में रखे हुए गिलालेख से अल्लाह ने देवदूत “कुराण का जैसा सुनाया बैंसा लिखा गया है।”

गेवियल द्वारा महंमद को जैसा सुनाया बैंसा लिखा गया है। गेवियल की थोड़ी वंकितयों और बीच-बीच में कहीं-कहीं, स्वयं महंमद या देवदूत गेवियल कुछ कहते हुए बताए गए हैं; अन्यथा अन्यत्र कुराण में स्वयं अल्लाह के शब्द ही अंकित हैं।

“ममका के नोग कावा में सेमेटिक जाति के परमदेवता अल्लाह के अनिरिक्त कई देवियों की भी भक्ति करते थे। वे देवियाँ अल्लाह की कल्प्याएँ कही जाती थीं।

“इस्लामी परम्परा के अनुसार रामध्यान (रमजान उफ रामादान) के मास में एक रात सन् ६१० के लगभग महंमद जब निद्रा में था या समाधिस्थ या तब देवदूत गेवियल ने प्रकट होकर महंमद से आज्ञा की— “बोलो”। तब महंमद ने पूछा “क्या बोलूँ?” गेवियल ने कहा “मैं जो कुछ सुनाऊंगा उसे तुम दोहराते जाओ”। यह सूचना गेवियल ने तीन बार दी। कुराण का अर्थ है दोहराना या मुख से जाप करना—प्राथंना करना, बोलना। “उस अल्लाह का नाम जपो जिसने रघिर (लहू) से मानव का निर्माण किया। कुराण में अल्लाह अपने-आपको प्रथम पुरुषी बहुवचन में “हम” कहकर बोलता है। कई बार प्रथमपुरुषी एकवचन में अल्लाह स्वयं को “मैं” कहकर बोलता है। कभी-कभी व्यस्थ की भूमिका में अल्लाह का निर्देश “वह” शब्द से भी हुआ है। कई बार एक ही वाक्य में अल्लाह का निर्देश “हम्”, “मैं” और “वह” ऐसे तीनों प्रकार से हुआ है।

“बोलो तुम्हारा अल्लाह बड़ा सुन्दर है। उसने निजी कलम से मानव को ज्ञान दिया”।

“उस समाधिस्थ व्यस्था से जब महंमद सामान्य स्थिति में आया तो समाधि में सुने वे दूसी शब्द महंमद के हृदय पर पक्के अंकित हो चुके थे।

“प्राचीन ग्रन्थों का लघिकार मानवों को पुनः विदित कराने के लिए

भेजा हुआ मैं अल्लाह का दूत हूँ”। यह महंमद को दृढ़ भावना थी। किन्तु कोई ईश्वरी चमत्कार कर बतलाने की मुझे कोई सिद्धि प्राप्त नहीं है ऐसा महंमद का कथन था।

प्राचीन घर्मंग्रन्थों को विकृत करने का आरोप यहाँ दियों पर कुराण ने लगाया है। ईसाइयों पर भी ईसा को देवपुत्र मानकर उसकी वृद्धा भक्ति करने का आरोप कुराण में अंकित है।

“समय-समय पर कुराण की आयतें महंमद को मानसिक संदेशों द्वारा प्रकट कराई गईं। आरम्भ में महंमद के अनुयायी आयतें रट लेने लगे।

महंमद के जीवनकाल में आयतें ताढ़पत्र, पत्थर, इंट, कवेलु, दीवार आदि पर जैमी-तैसी लिख रखी गईं। द्वितीय खलीफा उमर के समय में बिखरी हुई सारी आयतें इकट्ठी की गईं। खलीफा उस्मान (६४४-६५६) के समय कुराण का प्रथम प्रामाणिक संकलन बनाया गया। आयतों के विविध प्रकरण बनाए गए और लम्बाई के अनुसार दीर्घतम प्रकरण प्रथम, सबसे छोटा प्रकरण अन्त में इस प्रकार कम लगाकर वो कुराण सिद्ध किया गया वही अब सर्वत्र प्रचलित हो गया है।

“कुराण में ऐसे कई वचन हैं जो या तो किसी को समझ ही नहीं जाते या उनके अनेक अर्थ लगाए जाते हैं। कई प्रकरणों के आरम्भ में ‘ब’, ‘ल’ “म” आदि कुछ अक्षर अंकित हैं, उनके प्रयोजन अथवा अर्थ का भी कोई पता नहीं लगता। कई टीकाकारों ने उन शब्दों का प्रयोजन बतलाने का यत्न किया है किन्तु वह सफल या सर्वमान्य नहीं हुआ है। कई टीकाकारों ने तो कहा है कि “उन अक्षरों का अर्थ या प्रयोजन अल्ला ही जाने, भला हम क्या कह सकते हैं।”

इस प्रकार कुराण का पाठकों से परिचय करा देने के पश्चात् हम ऊपर कहे विविध मुद्दों का कुछ विश्लेषण प्रस्तुत करना चाहेंगे—

१. अल्लाह द्वारा मानव के मार्गदर्शन के लिए दिए गए ग्रन्थ कुराण को यह व्याख्या उचित नहीं क्योंकि कुराण में ऐसे कई फालतू अक्षर सम्मिलित हैं जिनका कोई प्रयोजन ही नहीं जान पड़ता। कई आयतों का भी अर्थ नहीं लगता। कई आयतों के भिन्न-भिन्न अर्थ लगाए जाते हैं।

२. क्योंकि कुराण अरबी भाषा में कहा गया, इसलिए वह केवल

अरबों के मार्गदर्शन के लिए ही हो सकता है। समस्त मानवों के लिए जो गूँह हो वह उस भाषा में होना चाहिए जिसे सारे मानव जानते हों। जैसे अबस्था के आरम्भ में जो वेद दिए गए वे इसलिए संस्कृत में दिए गए कि कृतयुग के आरम्भ में जो वेद दिए गए वे इसलिए संस्कृत में दिए गए कि उस समय सारे मानवों की भाषा के बल संस्कृत ही थी।

३. महंमद पूर्णतः निरधर था। वह न तो लिखना जानता था न पढ़ना। ऐसी अबस्था में जब महंमद अंधेरी गुफा में एकाकी ध्यानमग्न पढ़ना। ऐसी अबस्था में जब महंमद के मन में प्रकट होने वाली कुराण की लम्बी-चौड़ी आयतें किस प्रकार ध्यान में रह सकती थीं और उन आयतों को कौन कैसे आयतें लिख सकता था? आरम्भ में तो महंमद के कोई अनुयायी भी नहीं थे जिन्हें लिख सकता था? आरम्भ में तो महंमद के कोई अनुयायी भी नहीं थे जिन्हें लिख सकता था? आरम्भ में तो महंमद के कोई अनुयायी भी नहीं थे जिन्हें लिख सकता था? आरम्भ में तो महंमद के कोई अनुयायी भी नहीं थे जिन्हें लिख सकता था? आरम्भ में तो महंमद के कोई अनुयायी भी नहीं थे जिन्हें लिख सकता था?

४. ईंट, पत्थर, दीवार आदि पर आयतें यदि कोयला, पत्थर, ईंट आदि ने लिखी भी जाएं तो उन पर लिखी सामग्री २—४ दिन में मिट जाएगी या अस्पष्ट हो जाएगी या ईंट-पत्थर आदि पर जो प्राकृतिक छटाएं-रेखाएं जादि हों उनसे घुल-मिनकर या तो पढ़ी नहीं जाएगी या उसका कोई और ही अर्थ हो जाएगा। उतने भिन्न आकार, प्रकार, भार आदि वाली लेख-सामग्री इकट्ठी रखना और पच्चीस-तीस वर्षों के पश्चात् पढ़ी जाना बड़ी अटपटी, अविश्वसनीय बात प्रतीत होती है। अतः हुआ यह होगा कि महंमद की मृत्यु के पश्चात् जिन चन्द्र व्यक्तियों के हाथों में सत्ता बा-गई उन्होंने ढण्डे के जोर से जो चाहे आयतें लिखवा दीं और कह दिया कि महंमद ने गुफा के एकात्मास में दही आयतें सुनीं।

और हुआ भी ठीक ऐसा ही। इस्लाम के इतिहासकार बतलाते हैं कि महंमद की मृत्यु के पश्चात् उसके अनुयायी विविध प्रदेशों में भिन्न-भिन्न आयतें रखा करते थे। इससे अनेक गुट बनकर इस्लामी पंथ के टुकड़े हो जाएंगे ऐसी शक्तिता जब दिखाई देने लगी तब खलीफा के सलाहकारों ने कुराण का एक मनमाना संस्करण बनाकर ढण्डे के जोर पर विविध प्रदेशों के इस्लामी अनुयायियों पर योग दिया और अन्य भिन्न कुराण सब नष्ट करवा दिए। ऐसा करने में महंमद ने सुनी हुई मूल आयतें कुछ हद तक अवश्य कुप्त-गुप्त होकर अन्य कपोलकल्पित सामग्री कुराण में सम्मिलित

हो जाना स्वाभाविक था।

५. 'स्वर्ग में जो कुराण शिलापट्टी पर जैसा लिखा है वैसा ही समाधिस्थ अबस्था में महंमद को मुनाया गया और वही अब मुद्रित पुस्तकों के नृप में उपलब्ध है', यह दावा भी इसलिए उचित नहीं लगता कि महंमद को जब महंमद को एक लम्बे-चौड़े कुराण रूप संदेश का भाष्यम् क्यों बनाया? ऐसे व्यक्तियों की विश्व में कमी थी? और यदि महंमद को ही मुनाया था तो अल्लाह ने निजी चमत्कार द्वारा रातोंरात सर्वप्रथम महंमद को ही लिखा-पढ़ाकर विद्वान् बनाकर उसके पश्चात् कुराण क्यों नहीं मुनाया?

६. वैसे भी स्वर्ग में लिखे मूल शिलापट्टों के अनुसार ही पृथ्वी पर उपलब्ध कुराण है यह दावा भी इसलिए गलत है कि कुराण को विविध प्रकरणों में बाँटकर लम्बे प्रकरण सर्वप्रथम और छोटे प्रकरण तत्पश्चात् यह कम पृथ्वी पर लगाया गया।

७. आयतें लिखी हुई ईंटें, पत्थर आदि सामग्री २५—५० वर्ष तक किस स्थान पर सुरक्षित रखी गईं? यदि कोई ऐसा स्थान होता तो इस्लामी परम्परा में उस स्थान को महान तीर्थ की पवित्रता प्राप्त हो जाती। अतः इस्लामी परम्परा का वह दावा निराधार-सा लगता है। वह पवित्र लेख-सामग्री अब उपलब्ध क्यों नहीं है? उसे किसने नष्ट किया वह भी एक नहत्वपूर्ण प्रश्न है?

८. कुराण की आयतें जिस क्रम में स्वर्ग से उतरी उस क्रम से जब रखी नहीं गई हैं और उस क्रम में वह पढ़ी भी नहीं जाती तो इससे निष्कर्ष निकलता है कि कुराण चाहे उल्टी-सीधी, ऊपर-नीचे, आगे-पीछे जैसी भी पढ़ो, उसमें कोई अन्तर नहीं पड़ता। क्या ऐसा ग्रंथ ईश्वरीय ग्रंथ कहा जा सकता है? स्वर्गीय कुराण में आरम्भ से अन्त तक क्या कोई तर्क-क्रम नहीं है? यदि वैसा क्रम हो तो क्या उसकी आयतें आगे-पीछे करने में वह क्रम बिगाड़ा नहीं गया?

## महमद द्वारा वेदों का पुरस्कार

विधिमियों के प्रति पूर्ण धृणा तथा तिरस्कार दर्शने का जो प्रशिक्षण वेदों से ममजिदों तक प्रत्येक मुसलमान को बचपन से पग-पग पर दिया जाता है उससे इस्लाम को राक्षसी अवस्था प्राप्त हो गई है। इसके बजाय यदि अन्य-धर्मियों से सद्भाव से रहने का सबक मुसलमानों को दिए जाने की अवस्था हुई तो विश्व की पचास प्रतिशत अशांति मिट जाएगी।

ऐसी सीख का एक उदाहरण में नीचे दे रहा है। आज तक मुल्ला औलबी इसाम आदि कुराण पर भाष्य लिखने की चेष्टाकरने वाले इस्लामी विद्वान गत १४०० वर्षों में हजारों हुए होंगे तथापि विधिमियों को तिरस्कृत दृष्टि से देखने के उनके रवेंये के कारण वे कुराण में अन्तर्भूत कुछ मौलिक बातें प्राप्त नहीं कर पाए हैं। वे महत्वपूर्ण मुद्दे उनकी दूषित धर्मान्धि दृष्टि से छोक्त रह गए।

उदाहरण महमद का वेदों के प्रति आदर और महमद द्वारा वेदों का पुरस्कार। N. J. Dawood के ग्रन्थ की प्रस्तावना का हमने ऊपर उल्लेख किया है। उसमें लिखा है—*Mohammed... Firmly Believed that he was the messenger of God sent forth to confirm previous scriptures. The Koran accuses the Jews of corrupting the scriptures and Christians of worshipping Jesus as the son of God.*

उसका अनुवाद इस प्रकार होगा “महमद का यह पूरा विश्वास था कि अल्लाह ने उसे प्राचीन धर्मग्रन्थों का पुनः पुरस्कार करने के लिए भेजा है। यहूदियों ने प्राचीन ग्रंथों को विकृत किया है ऐसा दोष उन पर कुराण में लगाया गया है। और देवपुत्र कहकर ईसा की पूजा करने वाले ईसाइयों को निन्दा की गई है।”

यहूदियों से भी प्राचीन धर्मग्रन्थ विश्व में वेदों के अतिरिक्त अन्य कोई ही नहीं। अतः महमद की वेदों पर श्रद्धा थी और वेदों का पुरस्कार करना वह निजी अवतारी कार्य समझता था, यह बात स्पष्ट हो जाती है। वह इतान में लेकर यदि मुसलमान लोग भी वेदों का पठन-पाठन आरम्भ कर दें तो विश्व में सुख-शान्ति और एकता प्रस्थापित हो जाएगी ?

महाभारतीय युद्ध के पश्चात् अरब लोग वैदिक सम्पत्ता से बिठड़ जाने के कारण वेदों का पुरस्कार करने के लिए भेजे जाने का महमद का विश्वास उचित था। और एक प्रमाण यह है कि अरब लोगों को कुशाई और श्यामई (Cushites और Semites) कहा जाता है। ‘कुश’ राम का पुत्र था और ‘श्याम’ कृष्ण का नाम है। इस्लाम-पूर्व काल में अरब लोग राम और कृष्ण के अनुयायी थे।

## अवस्थान पर कुश का अधिकार

Sir William Drummond द्वारा लिखित एक ग्रन्थ का नाम है *Origines*। प्रकाशक है A. G. Valpy, Red Lion Court, Fleet Street, London। उसके खण्ड ३ व ४ के पृष्ठ २६४ पर उल्लेख है कि “कुश के कुल वाले नाम के कई वंशज निःसन्देह अनादिकाल से अवस्थान में वसे हुए थे। कुश राम का पुत्र था। अफ्रीका और अवस्थान का कुश के साम्राज्य में अन्तर्भव था”।

विश्व सभ्राट होने से राम का अधिकार अफ्रीका और अवस्थान पर भी था। राम के उत्तराधिकारी के नाते कुश का अवस्थान तथा अफ्रीका खण्डों पर शासन रहा।

## कृष्ण

महाभारतकाल से श्रीकृष्ण की प्रतिष्ठा बढ़ी। उसे मुरलीधर, बालकृष्ण, मुरारी, गिरधर, श्याम, कान्हा ऐसे अनेक नामों से जाना जाता है। अतः राम और कुश के वैदिक नामाज्यांतर्गत अफ्रीका और अरब प्रदेशों पर महाभारतकाल में Cham उर्फ श्याम का अधिकार हो गया। यहूदी और अरबी भाषा तथा जीवन प्रथा को Sematic कहा जाता है। वह कृष्ण के श्याम नाम के कारण है। इसके अन्य प्रमाण भी इसी ग्रन्थ में लग्न गन्दमों में हमने दिए हैं।

Sir William Drummond के ऊपर उल्लिखित ग्रन्थ के पृष्ठ ३६४ पर अवस्थान की एक नदी का नाम ‘राम’ दताया गया है।

## शिर्षण

पृष्ठ ३६८ पर उल्लेख है कि Amru—Chief of one of the

most ancient tribes...compelled to cede Mecca to the Ishmelites, threw the black stone and two Golden antislopes into the nearby well, Zamzam। यानी "जब एक अतिप्राचीन टोली के मुखिया अमर्क को, इस्माइलियों को मक्का शहर सौप देना पड़ा, तब उसने शिवलिंग और बारहसिंगों की दो स्वर्णमूर्तियाँ भगवन्न कुएं में फेंकी।"

मक्का नगर स्थित काबा मंदिर के शिवलिंग का यह एक प्राचीन उल्लेख है। शिव को पशुपति कहे जाने के कारण काबा मंदिर में बारहसिंगा बेसे पशुओं की भी मूर्तियाँ थीं। बाराणसी पर हुए मुसलमानों के हमलों के समय जिस प्रकार वहाँ के उपाध्यायों ने शिवलिंग को ज्ञानवापी में भोक दिया उसी प्रकार का संकट काबा वाले शिवलिंग पर भी आया था, यह बात छपर दिए उद्धरण से स्पष्ट है। एक दूसरे से अति दूर स्थित उन दोनों प्राचीन शिवलिंगों पर समान आपत्ति आ पड़ना एक देवी योगायोग ही प्रतीत होता है।

इस्माइल और इस्माइली शब्द आजकल मुसलमानों के निदशक समझ जाते हैं। बास्तव में वह ईशालयम् इस संस्कृत शब्द के विकृत रूप है। ईशालयम् यानी देवमंदिर। अतः उस मन्दिर के भक्तगण ईशालयमी कहलाते थे। उस शब्द का विकृत उच्चार "इस्माइली" हुआ है। इस प्रकार इस्माइली और अन्य इस्लामी पंथों को उनकी मूल प्राचीन वैदिक, हिन्दू, सनातनी, जायं प्रथा का ज्ञान करना आवश्यक है।

### अबस्थान की वैदिक परम्परा

Sir William Drummond के ग्रन्थ के पृष्ठ ४११ पर उल्लेख है कि "प्राचीनकाल में Tsabaism ही अरबों का धर्म था। वही Tsabaism समस्त मानवों का धर्म था..."। उस धर्म के तत्त्व उस समय के सारे ही मुख्य दर्शन मानते थे।" इस ग्रन्थ में प्रस्तुत हमारे सिद्धान्त को पूरी पुष्टि पृष्ठ के बचत से होती है कि प्राचीनकाल में नारे मानवों की एक समान सम्पत्ति थी। वह वैदिक संस्कृति ही थी।

### काबा मन्दिर स्थित देवमूर्तियाँ

पृष्ठ ४३६ से आगे इमण्ड के ग्रंथ में काबा के मंदिर में जो ३६० मूर्तियाँ थीं उनमें से कुछ उद्धृत हैं। महेमद द्वारा उस मंदिर पर कब्जा कर मारी मूर्तियाँ नष्ट कर देने के कारण, नष्ट मूर्तियों का मुना मुनाया, आधा-अधूरा जो व्योरा निलता है, वह इस प्रकार है—

एक मूर्ति किसी पक्षी की थी। हो सकता है वह गरुड़ की हो। क्योंकि प्राचीन अरबी लबशेदों में गरुड़ की मूर्तियाँ तथा चित्र प्राप्त हुए हैं। दूसरी मूर्ति का नाम Al Debaran उल्लिखित है। वह देव वरण का अपभ्रंश है। Al Dsaizan यह शैतान Saturn उर्फ़ शनि का अरबी अपभ्रंश है। Allat देवी की मूर्ति का उल्लेख कुराण में आया है। इस्लाम में भगवान के लिए प्रचलित अल्लाह नाम उसी देवी का है। संस्कृत में अल्ला यह नाम माता और जगन्नाता के लिए आता है। भारत में अल्लागिरि स्वामि नाम प्रचलित है। अल्लागिरि यानी देवी के मंदिर वाला गिरिया पहाड़। अल्लादि नाम का गाँव भी दक्षिणी हिन्दुस्तान में है। उधर अरब प्रदेश में जॉर्डन नदी के पश्चिमी किनारे पर रामल्ला नाम का नगर है।

Al Ozi उर्फ़ ओम्भा नाम की एक देवी थी। वह संस्कृत ऊर्जा शब्द है जिसका अर्थ है देवीशक्ति उर्फ़ माया। अल घरक यानी शुक्र देवता की एक मूर्ति थी तथा औद यानी उद्गव नाम की एक मूर्ति थी।

एक देवता का नाम "अब्बल" कहा जाता है। अब्बल यानी प्रथन। उसका अग्रपूजा होती थी। अतः वह गणेश की मूर्ति थी।

वग नाम की एक मूर्ति थी जो भगवान शब्द का संक्षिप्त उच्चार था। वगदाद शब्द में भी वैसा ही "वग" शब्द है। काबा के मंदिर को विश्व की नाभि कहा जाता था। इससे हमारा अनुमान है कि जिस विष्णु भगवान की नाभि से ब्रह्मा प्रकट हुए और ब्रह्मा द्वारा सृष्टि-निर्माण हुई उन ऐषवशायी भगवान विष्णु की विशालकाय मूर्ति काबा के देवस्थान में बीचों-बीच थी और इदंगिर्दि के अन्य मन्दिरों में अन्य संकड़ों मूर्तियाँ थीं।

बजर नाम का एक अन्य देवता कहा जाता है। बास्तव में वह इन्द्र का वज्र था। वह कोई स्वतंत्र देवता नहीं था। छिन्न-भिन्न किए गए काबा के इतिहास में ऐसे कई घोटाले हैं।

कबर नाम का एक और देवता था जो वास्तव में कुबेर नाम है। देवों का सर्वांची कुबेर था। उत्तर दिशा का पालक भी है।

Duar एक नाम कहा जाता है जो वास्तव में इन्द्र था। Dsu al chalasat नाम देवी काली का विकृत उच्चार है। Dua Shara ताद देवेश्वर शब्द का अरबी उच्चार है। Haba यह बाहुबलि का विकृत उच्चार था। Gaeber यह "ग्रह" यानी नवम्बर देवताओं का प्रतीक था। अतः मदन यह काम देवता की मूर्ति थी। मनक यह मनुः संस्कृत नाम था। अतः मनु नहायद की मूर्ति भी काबा मंदिर में होती थी।

मनाय नाम का देवता वास्तव में सोमनाथ था। अलनस्त्र नाम की गरुड़ मूर्ति थी। ओवेदेस नाम का देवता "भूदेवस्" यानी भूदेव था। अम्रु पुत्र "अमुफ" और नयला (जो सहल की पुत्री थी) दो अन्य देवी-देवता थे। नयला वस्तुतः ईजिप्ट की नदी नील सरस्वती देवी हो सकती है।

तकिया नाम राजेश नाम के देवता का अपभ्रंश था। रेडसा एक देवता का नाम था। संस्कृत में ऋद्धि-सिद्धि देवताओं में से रेडसा यह ऋद्धि का अपभ्रंश था।

यह मारे नाम बड़े विकृत से हो गए हैं क्योंकि महाभारतीय युद्ध के पश्चात् अरब प्रदेशों में संस्कृत शिक्षा पूर्णंरूपेण बन्द हो गई थी। बड़ी ज्ञानियों के पश्चात् इस्लाम का प्रसार होने से तो जो लंगड़ी-लुटी वैदिक संस्कृति अरब प्रदेशों में बच्ची-खुची थी उस पर भी पानी फेरा गया। अतः हम तक जानीत के उन वैदिक देवताओं के जो नाम आ पहुंचे हैं वे बड़े दिकृत से हुए पड़े हैं। मुसलमान अभ्यासकों के मुख से होने वाले उनके उच्चार या इस्लामी ज्ञानकोष आदि में दिए गये वे नाम बड़े विकृत हैं।

नाद नाम की भाग्यदेवी थी। यह संस्कृत 'मिद्दि' का अपभ्रंश है।

सेर यह 'श्री' यानी लकड़ी देवी थी। इटली देश में भी 'श्री' का अपभ्रंश 'सेर' हुआ है। उदाहरणार्थं याकोपोलो के ग्रन्थ पर उसका नाम "सेर याकोपोलो" इस प्रकार अंकित है।

शाकिया देवता संस्कृत शकः नाम का अपभ्रंश था। शब्दारा नाम शिवस्वर का अपभ्रंश था। अम्म् यह सूर्यस् यानी सूर्य देवता का नाम था।

यथा यह तुष्ट का उच्चार था। आंग्ल भाषा में भी तुष्ट के वजाय वज्ज

उच्चार हो जाने से "वुधन्-ईशास्-दिन" के बजाय Wed-Nes-Day ऐसा अपभ्रंश रुढ़ हुआ।

यगुव नाम के देवता का आधा शरीर सिंह का था जो नरसिंह या Sphinx था। नरसिंह में शरीर भगवान विष्णु का और मुख सिंह का होता है। यह प्रह्लाद की रक्षा के लिए विष्णु ने लिया हुआ अवतार था, किन्तु ईजिप्ट में जो Sphinx की मूर्ति है वह रामसिंह की प्रतीक है। उसमें गले तक का निचला शरीर सिंह का है और चेहरा राम का। रामसिंह के रूप में Sphinx ईजिप्ट का रक्षक देवता है।

याऊक देवता यथा का विकृत उच्चार था

झुरंत यह शुक्र देवता का नाम था।

H. Stj. B. Philby का लिखा The Background of Islam नाम का ग्रन्थ है। प्रकाशक हैं Messrs Whiteshead Morris, Alexandria, Egypt १९४७। उसके पृष्ठ ८८ पर उल्लेख है कि हज्जा नगर और आस-पास पाए गए शिलालेखों में एक अभियेक पात्र का उल्लेख है जो रामस् और सोमीय नाम की दो टोलियों के लोगों ने स्थानीय मन्दिर को अपंण किया था। रामस् और सोमीय दोनों वैदिक परम्परा के सूर्यवंश और चन्द्रवंश के द्योतक हैं।

### अर्बस्थान के हाथी

ऊपर उल्लिखित ग्रन्थ के पृष्ठ ११३ पर उल्लेख है कि "अरबी परम्परा में हाथियों की स्मृति कायम है।" कुराण की प्राचीन प्रतिलिपियों में कई पृष्ठों के किनारों पर हाथियों की रंगीन चित्रकारी अंकित है। वामिक पुस्तकों के पृष्ठों पर ऐसी रंगीन चित्रकारी करना वैदिक प्रथा है। उसमें भी हाथी जैसे प्राणी के चित्र खींचना एक विशेष महत्व रखता है। क्योंकि वैदिक परम्परा में हाथी को बल, समृद्धि और बुद्धि का प्रतीक माना गया है। आधुनिक अर्बस्थान में तो हाथियों का पूर्ण अभाव है। क्योंकि हाथियों के लिए विपुल पानी और घना जंगल आवश्यक होता है। आधुनिक अरब प्रदेश तो मरुस्थल है जहाँ हाथी पल नहीं सकते। अतः प्राचीन अरबी कुराणों में हाथियों की चित्रकारी उस प्रदेश की प्राचीन वैदिक संस्कृति का

एक मोटा प्रमाण है। वहे आश्चर्य की बात है कि किसी सजीव प्राणी का चित्र स्वीकृता, कुराण निषिद्ध मानता है लेकिन उसी कुराण की प्राचीन प्रतियों पर पृष्ठों के किनारे हाथी के चित्रों से मुशोभित किए गए हैं। Emil Esin द्वारा लिखे Mecca The Sacred And Medina The Radiant ग्रन्थ में कुराण के उस चित्रकारी के नमूने उदृत है।

प्राचीन वैदिक ग्रन्थों के पृष्ठ जिस प्रकार मुशोभित किए जाते थे उसी प्रकार कुराण की प्रतियों सजाना भी इस बात का सबूत है कि अरब प्रदेशों में प्राचीनकाल में वैदिक संस्कृत पोथियों पढ़ी जाती थी।

फिल्मी के ऊपर उल्लिखित ग्रन्थ में पृष्ठ ११७ से १२३ तक अर्बस्थान की प्राचीन हाथी परम्परा के बाबत लिखा है कि “हाथियों के काफिलों की चिरंतन स्मृति अरबी परम्परा में जागृत है—मक्का से मदीना जाने वाला एक हाथी मार्ग जात है। महमद का जन्म जिस वर्ष में हुआ था उसका अरबी पंचांग में हाथी वर्ष नाम था।”

इस मारे इतिहास को इस्लाम के नशे में अरबों ने इतनी बुरी तरह से नष्ट किया कि फिल्मी लिखते हैं, “अरब प्रदेश के प्राचीन राज्यों की बाबत अरबी लेखकों के ग्रन्थों में जरा भी जानकारी नहीं मिलती। कुछ टोलियों के दादा-परदादाओं के नाम हैं और उनकी कुछ दन्तकथाएँ यही थीं हैं। कुरुपात घु हुवास और उखदूद का मामला, इन्हीं से अरबी इतिहास आरम्भ होता है। उसके पूर्व का दो सौ वर्ष का इतिहास कुछ ऊटपटांग गपशप और काल्पनिक बातों से इस प्रकार भर दिया गया है जैसे भूमि के गहरे मलबे में भर दिए जाते हैं। इस्लाम के जारीम्भ के दिन और शीबा रानी का काल, इस बीच के दो सौ वर्षों का मूल इतिहास मुसलमानों ने नष्ट कर उसके स्थान पर कुछ नगण्य कपोलकलिप्त वातें जड़ दीं। इस्लाम का बहुपन प्रतीत ही इस हेतु उसके पूर्व की स्थिति की हर प्रकार की नस्बता, पश्चाती अरबी मुसलमानों ने उनके कपोलकलिप्त वर्णनों में गढ़ दी है।

अरब प्रदेश की शीबा रानी प्राचीन यहां दी इतिहास में प्रख्यात है। उसके पुराणों में शिवि राजा की कथा है। इसमें पाठक देख सकते हैं कि शिवि राजा और रानी के बीच उस अतीत के हैं जब सारे विश्व में

वैदिक संस्कृति और मस्कृत भाषा ही थी।

Alfred Guillame की Islam नाम की पुस्तक है। उसमें वे कहते हैं कि प्राचीन अर्बस्थान में प्रत्येक वृक्ष में मगवान का अस्तित्व पहचानकर वृक्ष की पूजा की जाती थी। भवतगण उन वृक्षों पर निजी वस्त्र के फटे या फाड़े हुए टुकड़े लटका देते। भारतीय लोग भी तो ऐसा ही करते हैं। प्राचीन अर्बस्थान की वैदिक संस्कृति का यह एक प्रमाण है।

### काबा मन्दिर की दीवारों पर कृष्ण के चित्र

ऊपर उल्लिखित लेखक गिलोम लिखते हैं (पृष्ठ १३, प्रकाशक—Penguin Books Ltd, Hambledonworth, Middlesex, U. K. १९५४) Islam, “विश्वमनीय मूर्त्रों में पता चलता है कि सन् ६३० में विजेताबनकर जब महमद ने काबा में प्रवेश किया तब काबा के अन्दर दीवारों पर ईसा और उसकी कुमारी माता मेरी के चित्र और अन्य कुछ चित्र बने हुए थे। महमद की आज्ञा से ईसा और मेरी के चित्रों को छोड़ अन्य सारे चित्र मिटा दिए गए। सन् ६६३ में काबा में आग लग जाने के कारण उसका बड़ा हिस्सा नष्ट होने पर जब दुबारा बनवाया गया तब लोगों ने बताया कि अन्दर ईसा और उस की माता के चित्र थे”।

इस्लामपूर्व काबा के मन्दिर की ऐसी कितनी ही बातें अन्य लोगों से किस तरह छिपाई गई हैं इसका ऊपर दिए गए वर्णन से पता लगता है। काबा परिसर की बाबत मुसलमानों ने कहीं गुप्तता इसलिए रखी है कि उन्होंने जिनके उस वैदिक परिसर पर जबरन कब्जा किया वे कहीं उत्तेजित होकर दुबारा उस वैदिक मन्दिर को जीतन ले। अतः काबा की हज यात्रा पर जाने वाले हर मुसलमान को सौगंध दिलाई जाती है कि हज यात्रा में देखी बातों का वह किसी से उल्लेख नहीं करेगा।

वैसे तो अधिकांश यात्रियों को शिवलिंग सहित नारे काबा मन्दिर की उत्तुग चारदीवारी की ही परिक्रमा करनी पड़ती है। यदि किसी कारण से कुछ गिने-चुने मुसलमानों को मन्दिर के अन्दर प्रवेश मिल भी गया तो उन्हें शपथ दिलाई जाती है कि वे अन्दर जो कुछ देखेंगे उसकी अन्य लोगों को जरा भी जानकारी नहीं देंगे।

## काबा का अंतरंग

काबा के अन्दर की दीवारों पर जो आषे-अधूरे मिटे हुए अस्पष्ट से चित्र ईसाममीह और उसकी माता मेरी के कुस्ती लोग समझते हैं, वे वस्तुतः कृष्ण और यशोदा के थे। क्योंकि अरब प्रदेशों में कृष्णभक्ति की प्राचीन परम्परा रही है और अरबों में कभी ईसाई पंथ का प्रचार हुआ ही नहीं था।

अरब लोग एक दूसरे का अभिवादन करते हुए "सलाम वालेकुम्" कहते हैं, जो बास्तव में "ईशालयम् बालकम्" (नमस्कृत्य या स्मृत्वा) यानी "मन्दिर में प्रतिष्ठित बाल(कृष्ण) का" स्मरण या नमन करके इस अर्थ का संस्कृत, वैदिक अभिवादन है।

मन्दिर के अन्दर के चित्र ईसा के इस कारण भी नहीं थे क्योंकि इस्लामपूर्व काल में काबा का कब्जा महमद के घराने के हाथ में था। वे ईसाई नहीं अपितु वैदिकधर्मी थे। काबा में अभी भी वैदिक शिवलिंग ही अदिष्ट है। उस मन्दिर की परिक्रमा भी की जाती है। उस प्रांगण को हिरम् उक्फ हरीयम् (यानी हरिमन्दिर) कहते हैं। उसमें अन्य सैकड़ों वैदिक मूर्तियाँ थीं। कहा जाता है कि काबा के अन्दरहीं दीवारों पर संस्कृत शिलालेख भी हैं। अमेरिका के Smithsonian Institute के अरबी विभाग से मैंने १०-१२ वर्ष पूर्व पन्न द्वारा पूछा था कि क्या उन्होंने काबा मन्दिर के अन्दरहीं शिलालेखों को पढ़ा है? तो उनका उत्तर आया कि अरब लोग उस मन्दिर की बाबत इतनी गुप्तता बरतते हैं कि अन्दर के शिलालेख पढ़ने का प्रयत्न किसी अरब को दिलाकर उसे अन्दर भेजना पन्द्रह-बीस वर्षों में शायद सम्भव हो पाएगा।

गोरखपुर के किसी पीर के एक मुसलमान रखवाले ज्ञानदेव नाम लेकर बायंममाजी प्रचारक बन गए थे। ईरान के शाह के साथ वे चार-पाँच बार हज कर आए थे। उनके कथन के अनुसार काबा के प्रवेश द्वार में एक Chandelier यानी काँच का भव्य द्वीपसमूह लगा है जिसके ऊपर भगवद्गीता के इनोक लिंगित है।

उस मन्दिर के अन्दर भी का एक पवित्र दीप भी जलता रहता है ऐसा और लोगों का कहना है। वैदिक प्रथा में उसे नन्दादीप कहते हैं जो ईश्वरीय

तेज, ज्ञान और प्रकाश के प्रतीक के रूप में सर्वदा प्रज्वलित ही रखा जाता है।

## प्राचीन अरबों की वैदिक विवाह पद्धति

वैदिक विवाह मन्त्रों में "तदेव लग्नं सुदिनं तदेव, तारावलं चन्द्रवलं तदेव" ऐसा मन्त्र कहा जाता है। यानी विवाह के लिए चन्द्रवल देखा जाता है। मुसलमानों में भी वह देखा जाता है। इसका प्रमाण यह है कि वृश्चिक राशि में चन्द्रमा हो या चन्द्रमा को ग्रहण लगा हो तो उस समय इस्लामी विवाह नहीं किए जाते। यह वैदिक प्रथा है। विवाह को मुसलमानों में "निका" कहा जाता है जो संस्कृत "निकट" शब्द है।

## इतिहास झुठलाने की इस्लामी प्रथा

इस्लामपूर्व इतिहास नष्ट करना और अन्य घटनाओं को इस्लाम की सुविधानुसार तोड़ना-मरोड़ना, यह अरबों का रवेया आगे चलकर ईरान, तुर्कस्थान, अफगानिस्तान आदि प्रदेशों के मुसलमानों ने अपनाया। कुस्ती लोगों ने भी स्वेच्छा से कुस्तपूर्व इतिहास नष्ट करने की ओर अगला इतिहास आवश्यकतानुसार विकृत करने की प्रथा चलाई। इसी प्रकार ईसाई और इस्लामी दोनों पंथ छल, कपट, अनाचार, अत्याचार और प्रलोभन से ही फैलाए गए। अतः ईसाईयों की या मुसलमानों की लिखी ऐतिहासिक सामग्री बड़ी सावधानी से पढ़ने की आवश्यकता है। जब तक अन्य प्रमाणों की पुष्टि प्राप्त न हो मुसलमानों के या ईसाईयों के दावे स्वीकृत नहीं करने चाहिए।

## शिव और गंगा

वैदिक प्रथा के अनुसार जहाँ भी शिवजी होते हैं वहाँ गंगा माई भी होती है। काव्य में शिवजी हैं तो वहाँ गंगा मैया भी है। क्योंकि काबा मन्दिर के साथ ही एक कुंआ है जिसे झमझम् कहते हैं। वह गंगाजलम् का अपभ्रंश है। मुसलमान यात्री उस कुएं का पानी निकालकर भक्ति-भाव से पीते हैं यद्यपि वह खारा और अस्वचिकर-सा लगता है।

काबा एक प्रसिद्ध अन्तर्राष्ट्रीय वैदिक तीर्थस्थल था जहाँ सारे विश्व

के नाम शेषायी विष्णु और अन्य देवताओं के दर्शन करने आते थे कई। उसी गलत धारणा पर बना इस्लामी वास्तुकला सिद्धान्त भी निराधार जानकर त्याग देना आवश्यक है।

Lowell Thomas नाम के अंग्रेज लेखक ने With Lawrence of Arabia नाम की पुस्तक लिखी है। उसमें पृष्ठ १६४ से १७४ तक उसने प्राचीन गेरुए रंग के पहाड़ों में खुदे अरबी गुफा नगर का वर्णन किया है।

जॉर्डन प्रदेश में वह सुनसान नगर है जहाँ अब कोई वस्ती नहीं है। एडोम (Edom) पहाड़ियों में खुदी गुफाओं की बनी वह केसरी रंग की नगरी बड़ी लुभावनी है। मरुस्थल के बीरान निजंन हरपर्वत से कुछ ही दूरी पर वह नगरी स्थित है। आस-पास दूर-दूर तक कोई मानव वस्ती नहीं है। पहाड़ों की ऊँची लाल चट्टानों में खुदा वहाँ एक नाजूक, सुन्दर मन्दिर था। एथेन्स नगर के थीसियन के मन्दिर से और रोम नगर के Forum से भी वह अधिक दर्शनीय था। निजंन मरुस्थल में लगभग १०० मील भटकते-भटकते अचानक जब वह सुनसान किन्तु लाल गुलजार नगरी एकाएक सामने आती है तो अचम्भा-सा लगता है। यह वह अज्ञात भूलाविसरा ऐतिहासिक पेत्रा नगर था जो १४०० वर्षों से निजंन रहा है। इस नगर के स्तम्भ, चबूतरे, दीवारों आदि पर खुदी चित्रकारी बड़ी मनोहारी है। किन्तु उसे (इस्लामी हमलावरों ने) छिन्न-भिन्न किया हुआ है। पहाड़ों की चट्टानों को काटकर वह मन्दिर २००० वर्ष पूर्व खुदवाया गया था। उसके कुछ ही दूरी पर इसी प्रकार लोगों के रहने के लिए पहाड़ काटकर उसमें गृह, कमरे, कक्ष आदि बने थे। लाखों जन कभी वहाँ रहे होंगे इतना उसका विस्तार था। उसके छोटे-मोटे दालानों के कुछ नमूनों को छोड़कर अन्य छिन्न-भिन्न पड़े हुए थे। इस शहर के ऊपरले हिस्से में किले, बाड़े, महल, समाधिस्थल और सार्वजनिक मनोरंजन के स्थान सारे चट्टानों को काट-काटकर बनाए गए थे। निम्न स्थलों में सार्वजनिक जल-क्रीड़ा के स्थल बने हुए थे। पेत्रा देखने वाले सारे ही लोग उस पहाड़ी प्रस्तर की मनोहारी लाली देखकर दग रह जाते हैं। समय-समय पर दिखने वाले उसके विविध रंगों की शोभा शब्दातीत है। उदयमान सूर्य की किरणों में उन चट्टानों से इन्द्रघनुष के रंगों की किरणें बातावरण में विचरती हैं।

के नाम शेषायी विष्णु और अन्य देवताओं के दर्शन करने आते थे कई। जहाँ परने नाम निहीं साधु-मन्त्र और देवमूर्तियों की पालकियां भी ले आते। नहंरद ने जबसे उन अन्तर्राष्ट्रीय यात्रियों पर हमला कर मन्दिर अतिरिक्त दूसरों का पर कहजा कर निया तबसे महंमद के अनुयायियों के प्रवेश वहाँ बन्द कर दिया गया है। अतः हज की यात्रा एक तरह की प्राचीन अन्तर्राष्ट्रीय वैदिक यात्रा ही चालू रखी गई है।

काबा के पंतीस मील के घेरे में अन्य धर्मावलम्बियों को प्रवेश नहीं दिया जाता। मुसलमान यात्री भी मुण्डन यानी क्षीरकर्म कराकर, एक चादर की लगी धाँधे और दूसरी चादर शरीर पर ओढ़े मन्त्र जाप करते हुए काबा के देवोच्चारण ध्वनि जैसे ही लगते हैं। चादर ओढ़े हुए मुसलमान यात्री हैं वे देवोच्चारण ध्वनि जैसे ही लगते हैं। चादर ओढ़े हुए मुसलमान यात्री हैं वे देवोच्चारण ध्वनि जैसे ही लगते हैं। भारत स्थित रामेश्वर मन्दिर में दर्शनालयों को बैसे ही बिना सिलाई की धबल चादर ओढ़कर प्रवेश करना बहुत है।

### अरबों की प्राचीन अविनाश

संस्कृत में 'मक्का' यज्ञ को कहते हैं। मक्का शब्द उसी का अपभ्रंश है। वहाँ से २२ मील दूर मदीना नगर है। मदीना यह मेदिनी यानी "पृथ्वी" वर्ष का शब्द है। इस प्रकार मक्का-मेदिनी यानी मक्का-मदीना यज्ञभूमि थी। इसी कारण इस्लामी प्रथा में बलि चढ़ाने की बात चलती है। मदीना में यहाँ इमारत में महंमद की कब्र है वहाँ पहले वैदिक मन्दिर होता था। इस्लाम ने सारे वैदिक मन्दिरों को कव्रिस्तान ही बना छोड़ा।

### गेहवा रंग का अरबी नगर

गेहवा वैदिक सम्प्रता का पवित्र रंग है। उत्तरी हिन्दुस्तान में लाल-किला, कुतुब जादि लगभग सारे ही भवन गेहवा रंग के पत्थर से बने हैं तथापि दीर्घ जवधि के इस्लामी कब्जे के कारण वे गलती से इस्लामी निर्माण समझे जाते हैं। इसी प्रकार की लाल पत्थर वीं गुफाएं आदि अबंस्थान और आस-नाम के प्रदेशों में विद्यमान हुई हैं। उन्हें इस्लाम निर्मित समझना सरासर गलत है। विश्व-भर के इतिहासकारों की यह बड़ी भारी भूल रही

उनमें शुभ्र, लाल, केसरी, नारंगी, गुलाबी आदि छटाएँ होती हैं। सूर्यस्ति के समय उन चटानों से एक विचित्र रंगीन प्रकाश फैल जाता है। चटानों में ऐसे जीने वने हैं जिनमें कहीं-कहीं एक मील से भी अधिक लम्बी पहाड़ी पर चढ़ने हेतु एक के ऊपर एक पोदिया बनी हुई है। उनसे वहाँ से लगभग सभी शिखरों पर चढ़ा जा सकता है।"

बॉम्पस लिखते हैं "हम एक जीने से उस नगर से एक महस्त फुट ऊचे शिखर पर पहुंच गए। वहाँ एक मन्दिर था जिसे अरब लोग El Deir (देवल) कहते हैं। उसकी ऊंचाई १५० फुट थी। उसके शिखर पर एक कुम्भ पर संपंधारी (शिवजी की) मूर्तियों की चित्रकारी बनी थी।

ज्ञावेदी का शिखर तो और भी ऊंचाई पर बना हुआ है। उस पर भी चढ़ने के लिए जीना बना हुआ है। शिखर पर स्तम्भ और दो वेदियाँ बनी हुई हैं। वेदियों के पास लगभग २५ फुट ऊचे दो पत्थरी लिंग हैं जो चटानें काटकर शिवपूजन के लिए बनाए गए हैं।

इस पुस्तक के पृष्ठ १३० के मामने वाले पृष्ठ पर उन गुफामन्दिरों के चित्रों की वादन लिखा है, "हम कई दिन चलते गए फिर भी उन चटानों में बने मन्दिर, दालान आदि का अन्त ही नहीं था।"

### पुलस्ति ऋषि का गुरुकुल

ज्यादा दिए दर्शन में व्यान देने योग्य वाते इस प्रकार हैं—उस पर्वत थ्रेणी को 'हर पहाड़ी' कहते हैं। वह स्पष्टतया शिवजी का नाम है। ठीक उनी से भेल खाने वाला प्रमाण शिवलिंगों का और कुम्भ पर बने शिवजी की प्रतिमाओं का है। पहाड़ी का केसरिया रंग वैदिक संस्कृति का ही है। नगरी का पेत्रा नाम संस्कृत "प्रस्तर" का अपभ्रंश है। चटाने काटकर बनी वह नगरी २००० दर्घ प्राचीन यानी इस्लाम से भी पुरानी है। चटानों में खुद ऐसे गुफास्थलों में ऋषि-मुनियों के गुरुकुल हुआ करते थे। जाँड़न प्रदेश, जनाईन शब्द का अपभ्रंश है। उसी के समीप पैलेस्टीन प्रदेश है जो पुलस्तन ऋषि का प्रदेश होता था। अतः हो सकता है कि पेत्रा के गुफा नगर में पुलस्ति ऋषि का वेदविद्या का एक गुरुकुल रहा हो।

### मुसलमानों को कुटिल हेतु से अज्ञानी रखा जाता है

अरब लोग छल-बल से मुसलमान बनाए जाने से पूर्व वे सभी वैदिक-धर्मी थे। उस समय वे काव्य की यात्रा कर उस ३६० देवमूर्तियों के मन्दिर में पूजा-पाठ करते रहते। तथापि उस इतिहास से मुसलमानों को बंचित रखा जाता है। अतः यद्यपि आधुनिककाल में अनेक मूला, मौलवी, इमाम, आगा खां, सर्यदेना, मुजावर आदि के बैशुमार धर्मपीठ बने हुए हैं, उनमें से किसी को भी इस्लाम का आगा-पीछा जात नहीं है। क्योंकि इस्लाम में अन्धश्रद्धा, अन्धभक्ति और अज्ञान का ही पुरस्कार किया जाता है। मुसलमानों को इस्लामपूर्व इतिहास से प्रदीर्घ यत्न से अनभिज्ञ रखा जाता है, क्योंकि अज्ञान ही इस्लाम की नींव है। मूला-मौलवी जैसे धर्म के ठेकेदारों को भय है कि ज्यों-ही मुसलमान लोग इस्लाम के आरम्भ का सही ज्ञान कर लेंगे वे इस्लाम से घृणा कर उसे त्याग देंगे।

### इस्लाम का सही अर्थ

धर्मर्मांड कहे जाने वाले इस्लामी विद्वान "इस्लाम" शब्द का रटारटाया अर्थ "शान्ति" या "शरणागति" बतलाते हैं। वे भूल जाते हैं कि किसी शब्द के गोलमाल, अन्दाज के अर्थ से काम नहीं चलता। मूल धातु का विवरण या प्रमाण देना आवश्यक होता है।

इस्लाम का अर्थ "शान्ति" या "शरणागति" कहने वाले उस अर्थ के समर्थन में कहते हैं कि "देखो पढ़ो स के यहूदी भाषा में शालोम (Shalom) यानी "शान्ति"। अतः अरबी में वही शब्द इस्लाम बनकर रह गया है।"

यहूदियों को भी "शालोम" शब्द का "शान्ति" अर्थ कहने से हम कहाँ छोड़ने वाले हैं। उन्हें भी तो हम पूछेंगे कि मूल धातु क्या है? केवल गोलमाल अर्थ देने से काम नहीं चलेगा।

इस प्रकार यहूदियों का प्रश्न हो या मुसलमानों का? अरबी का प्रश्न हो या हज्बू भाषा का? सबकी जननी संस्कृत है। संस्कृत में "ईश" यानी ईश्वर और "आलयम्" यानी निवास स्थान, अतः "ईशालय" यानी देवालय। इहनंद के समय महका नगर स्थित काबा अरबों का ईशालयम् यानी देवालय था।

ईश्वर के मन्दिर में दाखिल होने पर मनुष्य ईश्वर की शरण जाना है और सारे भंभट, चिन्ताएँ आदि ईश्वर के हवाले कर मनःशान्ति पाता है। इस दृष्टि से ईशालयम् में प्रवेश करने के परिणामस्वरूप शरणागति या शान्ति भले ही अनुभव हो, किन्तु स्वयं ईशालयम् शब्द का वह अर्थ नहीं है।

उसी प्रकार यह दियों को भी यह समझना होगा कि "शालोम्" शब्द के भी "ईशालयम्" यानी देवमन्दिर का द्योतक है। मन्दिर में ईश्वरमूर्ति के समक्ष शरणागत होती है। अतः शालोम् का अर्थ भले ही वैसा समझा जाना हो किन्तु मूलतः शालोम् शब्द "ईशालयम्" शब्द का ही टोटा-सा रह गया है।

### नबी

महमद को अरबी भाषा में "नबी" कहा जाता है। संस्कृत में नभः यानी आकाश। अतः नभी उक्त नबी यानी आकाश उक्त स्वर्ग का निवासी अर्थात् स्वर्ग से ईश्वर ने भेजा हुआ प्रतिनिधि उक्त नुमाइन्दा।

पैगम्बर भी "प्र-गत-अम्बर" यानी 'आकाश से चल पड़ा व्यक्ति', इस शब्द से पैगम्बर अपभ्रंश बना।

आंग्ल भाषा में उसी अर्थ का Prophet शब्द है। वह भी "प्र-पत्" इस संस्कृत शब्द का अपभ्रंश है। उसका अर्थ भी "पृथ्वी के प्रति (आकाश से) निरा हुआ" या भेजा गया या चल पड़ा व्यक्ति है। इस तरह दोनों शब्दों की संस्कृत व्युत्पत्ति से निष्कर्ष यह निकलता है कि प्राचीनकाल में विद्व के सारे लोगों की परम्परा वैदिक, संस्कृत होने के कारण वे ही विविध पन्थ और भाषाओं के स्रोत हैं।

### इस्लामी कहलाने वाले त्योहार

मुसलमानों में हर त्योहार को ईद (ईड) कहते हैं। क्यों? इसलिए कि संस्कृत में "ईड" यानी पूजा। "अग्निम् ईडे पुरोहितम्" ऐसा संस्कृत वचन है। उसका अर्थ है अग्नि को पूजा (ईडे) में अग्रस्थान दिया है। संस्कृत का यह ईड शब्द प्राचीन ईसापूर्व विद्व में प्रचलित होने के कारण मुसलमानों में "ईद" के नाम से मुराक्षित है और यूरोप के रोमन साम्राज्य में भी वर्षारम्भ की अन्नपूर्णा की पूजा को Ides of March यानी मार्च

की पूजाविधि ईड कहकर जाना जाता था।

वैदिक प्रथा में प्रत्येक त्योहार किसी देवता की पूजा का दिन होता है। इस दृष्टि से इस्लामपूर्व अरब लोगों में जो वैदिक देवताओं के पूजा के विविध उत्सव होते थे उनका ईड उक्त ईद यह संस्कृत नाम था।

### बकर ईद गोपूजा का दिन था

अरबी में गाय को 'बकर' कहते हैं। कुराण के एक प्रकरण का शीर्षक "बकर" यानि गौ है। अतः बकर ईद यानी गोपूजा का उत्सव। इस मूल अर्थ को भूलकर भारत के मुसलमान बकर को बकरा समझकर बकरा काटकर उसका मांस-भक्षण करके बकर ईद की पूति का समाधान नानते हैं। कुछ अन्य मुसलमान हिन्दुओं की भावना को जानवृभकर अपमानित करने हेतु गाय का वध कर बकर ईद के दिन गोमास-भक्षण करने में नितान्त समाधान मानते हैं। हीना यह चाहिए कि बकर ईद को सच्चे वैदिक मुसलमानों द्वारा गौओं का सम्मान और पूजन किया जाए।

मानव की शारीरिक और मानसिक कार्यक्षमता के लिए दिन-भरगाय का दूध आवश्यक होता है। गोमूत्र के औषधि उपयोग होते हैं। गोवर का खाद होता है, औषध भी होता है और इंधन भी। बैल हल चलाने के काम आते हैं। ऐसे अनेक कारणों से गाय तथा बैलों को वैदिक संस्कृति में अवध्य माना जाता है। माँ के दूध पर तो शिशु लगभग दो वर्ष ही पलता है जबकि मानव को सारा जीवन गाय के दूध पर निर्भर रहना पड़ता है। अतः वैदिक समाज व्यवस्था में गौ को माँ का स्थान दिया गया है। इसी कारण इस्लामपूर्व काल में बकर ईद के दिन गौ की पूजा की जाती थी यह "बकर ईद" शब्द के अर्थ से ही स्पष्ट है।

### स्वर्गस्थ देवों की पूजा

'ईद मिलाद उल् नबी' त्योहार मुसलमान वर्तमान समय के बल महमद को नभी उक्त नबी समझकर उसकी स्मृति में मनाते हैं। किन्तु वास्तव में नभी (उक्त नबी) संस्कृत शब्द का अर्थ होता है—देव-देवता, देवदूत आदि स्वर्ग के सारे निवासी। अतः इस्लामपूर्व काल में ईद मिलाद उल् नबी का दिन सारे देवी-देवताओं के स्मरण तथा पूजन का दिन था।

पितरों की पूजा

पितरों की पूजा

मुसलमान ईद उल् फितर मनाते हैं। फितर यह संस्कृत शब्द "पितर" का अपभ्रंश है। संस्कृत "पितर" शब्द का यूरोप में जैसा फादर उच्चार होता है वैसे ही अरबों में "पितर" शब्द का उच्चार "फितर" रूढ़ हुआ। समाज-जीवन में पितरों ने त्याग और सेवा से बंशजों का पालन किया होता है। अतः कृतज्ञभाव से बंशज पितरों का आद्द मनाते हैं। पिता, पितामह और प्रपितामहों की मृत्यु तिथि पर उनके व्यक्तिगत आद्द (श्रद्धाभाव व्यक्त करना) किए जाते हैं। किन्तु अन्य सारे जात-जात पूर्वजों के लिए नवरात्र पूजा बारम्भ होने के पूर्व जो कृष्ण पखवाड़ा होता है उसे पितृपक्ष कहकर उसमें उन अनेक जात पूर्वजों की स्मृति में श्रद्धा व्यक्त करने वाला आद्द मनाया जाता है। अरब भी वैदिक समाज के अंग होने के नाते उनमें भी उस प्रकार का आद्द दिन होता था। उसे वे ईद उल् फितर यानी पितरों की पूजा का दिन कहते हैं। यह रसम भी इस्लामपूर्व होते हुए भी इसे मुसलमान बनवधानी से इस्तामी रसम् मानने लगे हैं।

चल्ल दर्शन

चन्द्रमा को आकाश में प्रत्यक्ष देखकर ही इंद का दिन निश्चित करने को इस्लामी प्रथा भी इस्लामपूर्व वैदिक परम्परा ही है। वैदिक जीवन पद्धति में संकाष्टी चतुर्थी के दिन उपवास रखा जाता है और चन्द्रोदय देखने के पश्चात् रात का भोजन किया जाता है।

१०८

वैदिक समाज में प्रत्येक पञ्चवाहे के र्घारहवे दिन को संस्कृत में एकादशी कहकर उस दिन उपवास रखा जाता है। भावुक लोग उस दिन सातो पूर्ण उपवास करते हैं या केवल दुर्ग-फलाहार लेते हैं या प्रतिदिन से कुछ भिन्न प्रकार के अन्न-धान्य का आहार लेते हैं। इस्लामपूर्व जरब लोग भी एकादशी का पालन किया करते थे। अतः मारे मुसलमानों में वही प्रथा था कम-से-कम उसकी स्मृति कायम है। उस दिन को वे र्घारहवी कीफ (परिवर्त ध्यान्ती दिन) कहते हैं।

राज्य नाम के स्वामी गृह में महमद के उद्गार या महमद की

जीवनी के विविध प्रसंग वर्णित हैं। उनमें लिखा है कि एक बार प्रवास से लौटने के बाद किसी पड़ोसी ने महंमद को भोजन ला दिया। तब उन पदार्थों में लहसुन और प्याज होने के कारण महंमद ने वह भोजन नहीं लिया। इससे अनुमान लगाया जाता है कि महंमद प्याज और लहसुन या तो कभी खाते नहीं होंगे या उस विशिष्ट दिन एकादशी आदि किसी विशेष व्रत के कारण महंमद ने लहसुन और प्याज वर्जित माना।

अरबों की पवित्र भूमि भारत

इस्लामी परम्परा के अनुसार मानव का आद्यतम् पूर्वज और पैगम्बर आदम (Adam) स्वर्ग से भारत में ही उतरा। भारत में उत्तरते ही आदम को परमात्मा का प्रथम दिव्य सन्देश भारत में ही पहुँचा। आदम संस्कृत "आदिम" शब्द है। आदिम यानी सर्वप्रथम। वैदिक परम्परा के अनुसार ब्रह्मा आद्यमानव यानि पहला मनुष्य या जो शेषशायी विष्णु की नाभि से प्रकट हुआ। मुसलमानों की धारणा है कि आदम का ज्येष्ठ पुत्र "शिय" अयोध्या में दफनाया हुआ है। सिजदा यानि प्रणिपात या साष्टांग नमस्कार, अहरम यानी हज को यात्रा में सिलाई रहित शरीर ढकने के घबल वस्त्र और तवायफ यानि मन्दिर की प्रादक्षिणा, यह सभी प्रथाएँ जो मुसलमानों में रुढ़ हैं, वे इस्लामपूर्व वैदिक समाज-जीवन की प्रथाएँ हैं। महंनद के जीवनकाल का एक उदगार था कि "भारत से ईश्वरीय सुगन्ध की वायु आती है।"

मुसलमान साधुजन नाजम, अहमद, फदल अल-हुदैबी और अमीर-बिन-वक्र अल-जाहिन समाविस्थ अवस्था में परमात्मा समागम में परमानन्द प्राप्ति का अनुभव करा करते थे। सूफी मंसूर की "अजल् हक्" (मैं ही मत्य हूँ) घोषणा उपनिषदों का "सो अहम् अस्मि" वाक्य ही है। सूफी मंसूर ने भारत का दौरा कर भारत से "हुल्ल" यानी गानवी आत्मा परमात्मा का अंश है, यह तथ्य सीखा। रविया मंसूरी नाम की एक अरब स्त्री गन्त भी इसी तथ्य का प्रचार करती। एक हिन्दु माधु ने एक अरब वयाभिद् विस्तानि को "फाना" यानी मोक्ष उक्त निर्णय का मिदान्त दिया।

इस प्रकार सारे ही पवित्र वैदिक दार्शनिक मिठान्त अरबों में इस्लाम

की सर्वेविनाशी प्रवृत्ति का सामना करते हुए भी टिके हुए हैं। उदाहरणार्थे वैदिक एकात्मता के निदान को अरबी में 'बहदत उल् बजूद' कहते हैं। चार अवस्थाओं आध्यात्मिक पन्थ या मार्ग को "मुन्दूक" कहा जाता है। चार अवस्थाओं में से किसी भी अवस्था में परम सत्य का ज्ञान किया जा सकता है, ऐसी वैदिक धारणा है। वे अवस्थाएँ हैं—जागृत, स्वप्न, सुप्त और तुरीय। अरबी में इन अवस्थाओं के नाम हैं—नासूत, जाबूत, मलकत् और लुहूत (यानी प्राणादाम प्राण)। योग का अरबी शब्द है 'बिक्र' यानी शारीरिक नियमन। प्राणादाम को कहते हैं—हब्त-इ-दम्। आजकल जिन्हें सूफी कहा जाता है—वह इस्लामपूर्व अरबी मानुओं का पन्थ है। इस्लामपूर्व काल में वे ऊपर कही सारी वैदिक-आध्यात्मिक परम्पराओं का पालन करते थे।

#### कल्याण

पूर्ण समाधान की अवस्था को संस्कृत में कल्याण कहते हैं। बुखारा शहर के पास इस नाम का एक गाँव है। बुखारा नगर के केन्द्रीय स्तम्भ को भी कल्याण कहते हैं। वह दोनों इस्लामपूर्व वैदिक सभ्यता के स्मारक निहारते हैं।

#### नोल नदी तट की दुर्गा

जौगनभाषा के भारतीय दैनिक Times of India के २० जून, १९७८ के बंक में के० के० खूल्लर द्वारा लिखा एक लेख प्रकाशित हुआ था। उसमें लिखा था कि इराक देश के नव-विहार का इस्लाम-पूर्व प्राचीन बोहिन्दु पुरोहित बंसा था उस कुल का एक बंशज ईजिप्त की राजधानी काहिरा में वा बसा था। इस्लाम ने जब सर्वंत्र मारपीट, लूटमार, अनाचार, अत्याचार आदि का आतंक मचाया तब कई लोग उससे बचने के लिए वहाँ तक बन पाया दूसरे प्रदेशों में भाग गए। काहिरा नगर में उसने अपना प्राचीन पौरोहित्य व्यवसाय बारम्ब कर दिया। नंगी तलवार हाथ में पहचानी दुर्घां की एक मूर्ति रखकर आगे बैठ जाता। उसके पास लोग आते और निजी दुःख, पीड़ा, संकट आदि कहते, भविष्य भी पूछते। देवी के सम्मुख वे हाथ जोड़कर बैठ जाते। इस प्रकार उसने काहिरा नगर में एक वैदिक समस्यान ही स्थापित कर रखा था।

दुर्गा, लक्ष्मियों की रणचंडी थी। कृस्तपूर्वकाल में विश्व में सर्वंत्र वैदिक शासन था तब दुर्गा-पूजा सर्वंत्र होती थी इसका यह एक बड़ा प्रमाण है।

#### प्राचीन विश्व की हिन्दु जनता।

R. G. Wallace द्वारा लिखित एक पुस्तक है जिसका शीर्षक है Memoirs of India यानी भारत सम्बन्धी संस्मरण। वह सन् १८२४ में प्रकाशित हुई। उसमें लिखा है "अफगानिस्तान में हिन्दु बड़ी संख्या में हैं। अवस्थान तक के प्रदेशों में और उत्तरी ईरान में भी हिन्दु बड़ी संख्या में पाये जाते हैं। ये लोग वहीं के प्राचीन निवासियों के बंशज हैं। वे किन्हीं अन्य देशों से आकर यहाँ नहीं बसे। जब हजारों की संख्या में स्थानीय उन मुसलमान बनाए जाने लगे तो उनमें जिन्होंने किसी भी दबाव व प्रलोभन में फँसकर इस्लामधर्म स्वीकार नहीं किया, वे यह लोग हैं।"

दूसरे एक यन्थ का नाम है Letters on India। इसकी लेखिका है Marie Grahams(प्रकाशक Orient Longmans, London सन् १८१४) उसने लिखा है कि प्राचीनकाल से भारत और समरकन्द (रूस का एक नगर) में लोगों का आना-जाना बड़े प्रमाण में बराबर होता रहा है। बल्ख और अन्य उत्तरी नगरों में अनादिकाल से हिन्दुओं की बस्तियाँ हैं। हिन्दुओं का यहाँ एक प्राचीन तीर्थस्थल भी है जिसका नाम ज्वालामुखी है। वह काश्यपीय (कैस्तिप्यन) सागर तट पर स्थित है।"

अफगानिस्तान के गजनी नगर में समय-समय पर उत्खनन में अनेक हिन्दु अवशेष प्राप्त हुए हैं। वहाँ के वस्तु संग्रहालय (Museum) में वे देखे जा सकते हैं। अफगानिस्तान के गजनी नगर में प्राचीन हिन्दु शासन में बड़ी संख्या में गज उफ़ हाथी पाले-पोसे जाते थे। तभी से उसका नाम गजनी पड़ा। वहाँ कुछ प्राचीन संगमरमर की जालियाँ पाई गई हैं, उनमें गदाधारी रक्षकों की प्रतिमाएँ खुदी हैं। उनके शिरोभाग पर कमाने दीखती हैं। कमानों के ऊपर दो-दो मुख वाले गरुड़, नर्तिकाएँ, अश्वसवार, सिंह, एक महावत और एक वैदिक देवता की संगमरमरी प्रतिमा और उसके रक्षक देवगण आदि बताए गए हैं। इस्लामी आकामकों ने उस देवमूर्ति को मांग किया है।

## तीन देवियाँ

ईरान की राजधानी बगदाद के वस्तुसंग्रहालय (Museum) में एक प्राचीन मूर्ति है। उसमें सिंह पर आरूढ़ तीन देवियाँ हैं। स्पष्टतया के लालमी, दुर्गा तथा सरस्वती हैं।

## रामझान

राम, कृष्ण आदि के बल हिन्दुओं के और भारत के देवता नहीं हैं। इस्लाम-ईसापूर्व काल में सारे विश्व में राम और कृष्ण के चरित्र पढ़े जाते थे और उनकी भक्ति की जाती थी। कृस्ती परम्परा में अनजाने कृष्णमास ये और उनकी भक्ति की जाती थी। कृस्ती परम्परा में अनजाने कृष्णमास (यानी कृस्तमास) की परम्परा बनी हुई है और मुसलमानों में रामझान (यानी रामझान) की परम्परा कायम है। महीने के रूप में रामझान का मास मनाने की आज भी परम्परा कायम है।

रामझान उपर्युक्त रामादान (यानी रामझान) का मास इस्लामी वर्ष का नौवा मास होता है जबकि रामनवमी वैदिक परम्परा में चैत्र मास का नौवा दिन होता है। इस्लामी परम्परा में रामझान को रामादान भी लिखा जाता है। दोनों रामझान शब्द के ही अपभ्रंश हैं। संस्कृत में “ध” का विदेशी में “भ” उच्चार रखा। जैसे ध्यान बोढ़ पन्थ को चीन और जापान में खेल पन्थ कहा जाता है। इससे पाठक समझ सकते हैं कि अरबी रामझान मास वास्तव में “रामझान” का ही अपभ्रंश है। दूसरा उच्चार रामदान तो स्पष्टतया रामझान शब्द है ही।

## महंमद का रामझान

अरबी नौवे मास का नाम रामझान इस्लामपूर्व परम्परा का है। क्योंकि कहा यह जाता है कि सन् ६१० ईसवी के लगभग रामझान के मास में गुफा के एकान्त में जब महंमद ध्यानमग्न था तब उसे दृष्टांत होकर कृष्ण की आरम्भ की आयतें सुनवाई गईं। इससे पाठक जान सकते हैं कि इस्लाम पन्थ के पूर्व ही रामझान मास अरब लोग मनाते थे। उसी प्रथा के अनुसार महंमद गुफा में एकाकी राम के ध्यान में मग्न होता था और वैसी तस्लीम अवस्था में राम का ध्यान करते हुए महंमद को कृष्ण सुनाई दिया। और तो और रामनवमी के दिन रामजन्म के लिए

उपवास रखने की जैसी हिन्दुओं की प्रथा है वैसे रामझान का पूरा मास उपवास या व्रत रखने की प्रथा रामायणकाल से अरब चला रहे थे।

## प्राचीन हिन्दू महल और बाड़े

जिस प्रकार हिन्दू लोगों की प्राचीन बस्तियाँ सारे विश्व में हैं किन्तु उनका हिन्दूत्व लूप्त-गुप्त-सा हो गया है, उसी प्रकार हिन्दु महल, बाड़े आदि विदेशों में जो प्राचीनकाल से हैं उन्हें कब्रें और मसजिदें कहा जा रहा है। कुर्द, झूझ, आर्मेनियम आदि कहलाने वाली कई जमातें ईरान, इराक, तुर्कस्थान आदि देशों में हैं जो अभी तक इस्लाम से अपना भिन्न अस्तित्व बनाए हुए हैं। वे कट्टर मुसलमानों से घिरे होने के कारण निजी भिन्नत्व प्रकट करने में स्वतन्त्र नहीं हैं। किन्तु यदि उन्हें कुछ आधार दिया जाए तो इस्लाम का अत्याचारी दबाव उखाड़ फेंकने के लिए वे आतुर हैं।

अफगानिस्तान में काबुल नगर के मध्य भाग से लगभग दस किलो-मीटर दूर एक प्राचीन हिन्दु महल है। महंमद गजनवी के समय से उस पर मुसलमानों का कब्जा हो जाने के कारण उसे मुसलमान ‘कसरे चहल सतून’ यानी “चालीम स्तम्भों का महल” कहते आ रहे हैं। स्तम्भों की संख्या से महल, मंडप, मंदिर आदि का उल्लेख करने की हिन्दु परम्परा ही अफगानिस्तान में चली आ रही है। भारत में अलाउद्दीन खिलजी ने जीता हुआ दिल्ली का एक प्राचीन महल इस्लामी तवारीखों में सहस्र स्तम्भों के महल के नाम से बिख्यात है। रामेश्वरम का मन्दिर और मदुराई नगर का मीनाक्षी मंदिर दोनों एक-एक हजार स्तम्भों के मंदिर कहे जाते हैं। इसलिए इस्लामी परंपरा में जहाँ भी स्तम्भों की संख्या से महल उल्लिखित है वहाँ वे हिन्दु महल पहचाने जाने चाहिए। इस्लामी इमारतों में खम्भे नहीं बनते क्योंकि स्तम्भों से कतारों की भीड़ में आँखें बन्द करके आगे झुकने वाले नमाजियों का सिर फट जाएगा।

## अन्तर्राष्ट्रीय वैदिक तीर्थस्थल काबा

John Lewis Burckhardt नाम के लेखक ने Travels in Arabia नाम का दो भागों में ग्रन्थ लिखा है (प्रकाशक Henry Colburn, London सन् १८२६ ईसवी) इसके प्रथम भाग के पृष्ठ १६३ पर उल्लेख है कि मक्का

की देवमूर्तियों के दर्शनार्थ प्राचीन (इस्लामपूर्व) काल में जब अरब लोग यात्रा करते थे तो वह यात्रा वर्ष की विशिष्ट क्रतु में ही होती थी। शायद वह यात्रा शरद क्रतु में (यानी दशहरा-दीपावली के दिनों) की जाती थी। वह यात्रा अरबी पचांग (वैदिक पचांग के अनुसार) हर तीन वर्षों में एक प्राचीन अरबी पचांग (वैदिक पचांग के अनुसार) हर तीन वर्षों में एक अधिक मास गिना जाता था। अतः सारे त्योहार नियमित क्रतुओं में ही आया करते। किन्तु जब से अरब मुसलमान बन गए, कुराण ने अधिक मास पर रोक लगा दी। अतः इस्लामी त्योहार, व्रत पर्व आदि निश्चित क्रतु में वैष्णो न रहकर श्रीधर से शिशिरतक को सारी क्रतुओं में बिखरे चले जाते हैं।"

इसमें इस्लाम का अनाड़ीपन और गंवारपन साफ दिखाई देता है। वैदिक संस्कृति को ढुकराकर मिटा देने के कारण अरबी मुसलमान गणित की बारीकियों से हाथ धो बैठे। तथापि चाटुकारों ने अरबों को गणित, खगोल ज्योषित, संगीत आदि न जाने क्या-क्या विद्या और कलाओं का माहिर समझ रखा है। यहाँ तक कि दाढ़ी और भंग, चरस, गाँजा आदि के नशे में हजारों स्त्रियों के जनानखानों में दिन-रात पड़े रहने वाले सुल्तान, बादशाह, फकीर, दरबारी आदि अरबी फारसी लोगों को इतिहासकारों ने सकल कलानिधान, उच्चकोटि के विज्ञान में निपुण, महापंडित और विश्वात शास्त्री आदि शब्दों में वर्खान किया है। ऐसी निलंज्ज खुशामद की इस्लामीकाल के इतिहास में भरमार है। हिन्दु अध्यापक-प्राध्यापकों ने भी अध्येतन से नौकरी और अधिकार पद के लालच में बगैर सोचे-समझे या बगैर कोई स्वतन्त्र संशोधन किए उस खुशामदों गंगा में निजी वाहवाह की तेज घारा भी बखूबी बहा दी।

कावा मंदिर में जो संकहों वैदिक देवमूर्तियाँ थीं उन्हें तोड़फोड़ कर केवल एक शिवलिंग को महंमद द्वारा बचा लिया गया। शिवलिंग क्यों बचाया गया? हो सकता है महंमद के कुटुम्ब के देव शिव थे अतः उनका प्रतीक बचाया गया। हो सकता है महंमद शिवभक्त हो। वह शिवलिंग भी पूरा साकृत नहीं है। उसके सात टुकड़े हो गए हैं। अतः उन टुकड़ों को चांदी के पत्तर से कासकर बांधा गया है। चांदी से बंधा वह शिवलिंग कावा मंदिर की दीवार में बाहर की ओर बग्नेय (दक्षिण-पूर्व) कोने में चिन

दिया गया है। अतः उस शिवलिंग का आधा गोल भाग दीवार में दबा है और आधा दीवार के बाहर उभरा दीखता है। उसी अवस्था में मुसलमान यात्री उसका दर्शन करते हैं और उस शिवलिंग की परिक्रमा करने के लिए उन्हें पुरे मंदिर के ऊंचे गर्भगृह की परिक्रमा करनी पड़ती है।

किन्तु दैव गति इतनी विचित्र है कि शिवजी वैदिक देवता होने पर भी वैदिक प्रणाली के विरोधक मुसलमानों ने मुसलमानों के अतिरिक्त अन्य किसी को उस शिवलिंग का दर्शन करना असम्भव कर डाला है। यदि मुसलमान लोग उस शिवलिंग को “संगे अस्वद” (यानी काला पत्थर) कहकर अल्लाह(ईश्वर)का प्रतीक मानते हैं तो वे अन्य शिवभक्त विधमियों को भी उसका दर्शन क्यों नहीं करने देते? जिन शिवजी को इस्लाम में कोई स्थान नहीं, उनका दर्शन करने का अधिकार केवल मुसलमानों को रखवाकर शिवजी को मानते वाले अन्य धर्मियों को उस शिवलिंग के दर्शन से वंचित रखना कहाँ की बुद्धिमानी है या कहाँ तक उचित या न्याय है?

परिक्रमा

Henry Colburn के ग्रंथ के पृष्ठ १७२ पर उल्लेख है कि बरबा के अग्र भाग में बाद-अस्-सलाम नाम की प्रवेश की कमान बनी हुई है। उसके नीचे से काबा के प्रांगण में प्रवेश करते हुए यात्री कुछ प्रार्थनाएँ कहते जाते हैं। तत्पश्चात् कुछ और प्रार्थनाएँ उससे धीमी आवाज में कही जाती हैं। अब यात्री शिवलिंग के सम्मुख खड़े होकर दो ऋचाएँ (Rikta) कहते हैं। तत्पश्चात् यात्री दाहिने हाथ से शिवलिंग को स्पर्श करता है या उसे छूमता है। उसके बाद यात्री सात बार उस मंदिर की तवायफ यानी परिक्रमा करते हैं। किन्तु जबकि वैदिक मंदिरों में बाएँ से दाएँ (घड़ी के काटे जिस दिशा में धूमते हैं) परिक्रमा की जाती है, काबा की इस्लामी परिक्रमा उल्टी दिशा में यानी (उनकी लिपि की तरह) दाहिने से बाईं तरफ की जाती है। प्रत्येक परिक्रमा के साथ-साथ धीमी आवाज में विशिष्ट प्रार्थनाएँ कही जाती हैं। उस मन्दिर के प्रांगण के विशिष्ट भागों में नियत प्रार्थनाएँ गुनगुनाते हुए प्रत्येक परिक्रमा पूरी करने में यात्री शिवलिंग को या तो हाथ से छूता है या होठों से छूमता है।

किसी भी इस्लामी मस्जिद में परिक्रमा की प्रथा नहीं है केवल काबा में है। इससे दो बातें स्पष्ट होती हैं। एक तो यह कि काबा एक प्राचीन वैदिक शिव मंदिर होने के कारण उसमें परिक्रमा की प्रथा इस्लामी कब्जे के पश्चात् भी चली आ रही है और दूसरी बात यह कि शिवलिंग में अवश्य कोई ऐसी शक्ति होनी चाहिए जो मुसलमानों जैसे विरोधियों को भी परिक्रमा करने पर बाध्य करती है।

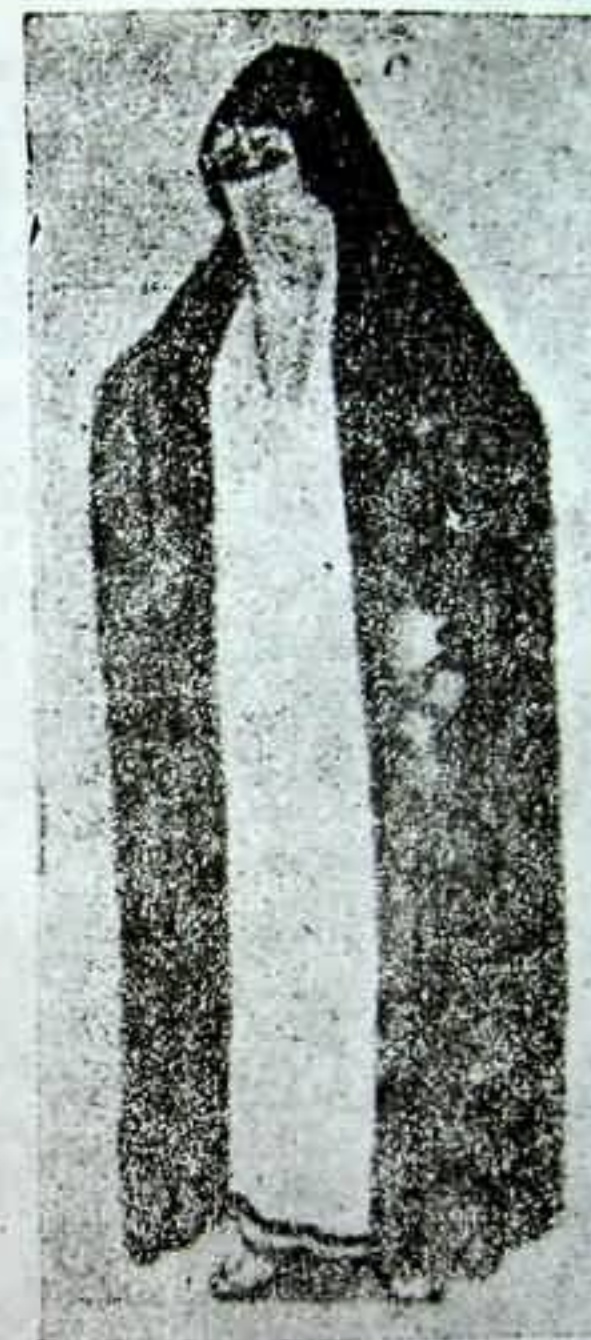
John Lewis Burckhardt के *Travels in Arabia* ग्रन्थ में पृष्ठ १७३-७८ पर उल्लेख है कि "मुसलमानों की हज यात्रा एक इस्लामपूर्व परम्परा है। उसी प्रकार Suzafa और Merona भी इस्लामपूर्व काल से पवित्र स्थल माने जाते रहे हैं क्योंकि वहाँ Motem और Nebyk नाम के देवताओं की मूर्तियाँ होती थीं। आराफात की यात्रा कर लेने पर यात्री Motem और Nebyk का दर्शन किया करते हैं"।

उपरोक्त वर्णन से पता चलता है कि इस्लाम के नाम पर काबा में इस्लामपूर्व प्रथाएँ ही चलाई जा रही हैं। अन्तर केवल इतना ही है कि मुसलमान यात्री अब केवल उन रिक्त स्थानों का दर्शन करते हैं जहाँ प्राचीनकाल में वैदिक देवमूर्तियाँ होती थीं।

### अष्टकोण और गुप्त शिलालेख

दो-तीन मंजिल कंची विशाल पेटी (बक्स) के आकार की इमारत काबा यह "गामा" (यानी गम्भृह) का अपभ्रंश है। जैसे "गो" का आंगन उच्चार "को" हुआ उसी प्रकार "गामा" का "काबा" नाम पड़ा है।

महमद के वाक्यण के पूर्व काबा एक बड़ा विशाल और विस्तीर्ण प्रांगण या जिसमें अनेक मंदिर थे। उनके शिखर, गुम्बद, सभामंडप, स्तंभ आदि मूर्तिकला और चास्तुकला के प्रतीक थे। इस्लामी हमलों में वे सब नष्ट होकर अब वह एक नम्बा-सूखा-सा प्रांगण रह गया है।



इस्लामपूर्व एक अरब स्त्री का यह चित्र देखें। उसके ललाट पर तिलक के आकार का कुंकुम लगा है। यह चित्र *Bible Dictionary (Appended to the Holy Bible by the American Review Committee)* ग्रन्थ में और आठ्यंगर द्वारा लिखित Long Missing Links पुस्तक में सम्मिलित है। सिर से पैर तक अरबों के लम्बे वस्त्र, उत्ती रेत और शोष्म कट्टु की उष्मा से संरक्षण दिलाते हैं।



एस्तामपूर्व अवस्थान में पाई यह शिला लिटिश मूर्जियम, लण्डन में प्रदर्शित है। इसके ऊपरी भाग में सूर्य गोल और चन्द्रकोर खुदा है। निचले

भाग में शिलालेख है। इस प्रकार शिलालेखों के साथ सूर्य तथा चन्द्रमा की आकृति बताना वैदिक प्रथा है, जिससे यह भाव प्रकट किया जाता है कि शिलालेख लिखने वाले का अधिकार या वंश "यावच्चंद्र दिवाकरी" यानी सूर्य और चन्द्र के अस्तित्व तक यानी सदा बना रहे या किसी को कोई वस्तु या भूमि भेंट दी हो तो उसका लाभ उस व्यक्ति को चिरन्तन मिलता रहे।

इस्लामी छवियों पर लगाया जाने वाला चन्द्रमा और तार का चिह्न ऊपर बताए प्राचीन वैदिक चिह्न का ही थोड़ा बदला हुआ रूप है। जगन्नाथपुरी के कृष्ण मंदिर के शिखर पर जो गेरुए रंग की पताका लहराती है उसके ऊपर ठीक ऐसी ही सूर्य और चन्द्र की आकृति होती है।

यह चिह्न अवस्थान में पाया जाना सिद्ध करता है कि अर्वस्थान में वैदिक, वैष्णव संस्कृति थी। मंदिरों पर यह चिह्न ऐसा दिग्दर्शित करता है कि सूर्य, चन्द्र आदि को तेज, प्रकाश, ऊर्मा आदि भगवान द्वारा ही प्राप्त होते हैं।

२८

## इस्लाम का वैदिक उद्भव

मुसलमानों को, द्विशेषतया भारतीय मुसलमानों को, यह कल्पना करा दी गई है कि वैदिक संस्कृत उक्त हिन्दु धर्म और इस्लाम में इतना विरोध है कि हिन्दुत्व की प्रत्येक बात का विरोध और तिरस्कार करना ही मुसलमानों का परम कल्पन्य है। वे तभी अच्छे मुसलमान कहे जा सकते हैं जब वे पण-पण पर हिन्दुओं का विरोध करें।

इनका एक उदाहरण दिया जा सकता है। सन् १६४७ में भारत का विभाजन होने से पूर्व पंजाब से एक इस्लामी मासिक छपता था। उसमें "पाठकों के प्रश्न और समादृक के उत्तर" का विभाग था। एक बार किनी मुसलमान ने समादृक के नाम पत्र भेजकर पूछा कि "धर्म में अग्रदत्ती या धूप जलानी चाहिए या नहीं?" इनका समादृक ने उत्तर दिया कि "अग्रदत्ती जलाने से मुगम्ब फैलती है और ताजगी भी अनुभव होती है तथापि हिन्दु अग्रदत्ती जलाने हैं अतः मुसलमानों को अग्रदत्ती या धूप कभी नहीं जलानी चाहिए।"

बास्तव में भारतीय मुसलमानों को यह जान लेना चाहिए कि वे स्वयं हिन्दुओं की ममतान है। उनके पूर्वज चीखते-चिल्नाते बबंरता से उनके धर्म-बार से बाहर चीख-चीखकर मुसलमान बनाए गए। दादा-परदादाओं पर और माता-बहनों पर हुए उन अत्याचारों का स्मरण करके दुबारा हिन्दू ममाज में सम्मिलित ही जाना उनका कल्पन्य है। समय-समय पर भारत में आक्रमणकारियों के हाथ में बीम-पचीम हजार की संख्या में जो पराए जाएं, तुकीं, ईरानी आदि जाते रहे वे समय-समय पर मारे गए या बापस

चले गए या निपुणिक मर गए। अतः अब जो मुसलमान थेष हैं वे सारे हिन्दु पूर्वजों की सन्तान हैं। सच्चे इतिहासकार को यह तथ्य समझ लेना आवश्यक है। यह तो हुई मुसलमान कहलाने वालों की व्यक्तिगत बात। अब रही प्रत्यक्ष इस्लामी परम्परा की बात। तो वह परम्परा भी पूर्णतया हिन्दू या वैदिक है, यह बताना ही प्रस्तुत अध्याय का उद्देश्य है।

यह समझने के लिए हम पाठकों का ध्यान इस ओर खींचना चाहते हैं कि १४०० वर्ष पूर्व न महंमद था, न इस्लाम। इसी प्रकार १६०० वर्ष पूर्व न कोई ईसा था न ईसाई धर्म। अतः विश्व के आरम्भ से ईसाई और इस्लामी धर्म स्थापन होने तक सारे मानव वैदिकधर्मी ही होते थे।

इस्लामी ज्ञानकोष में भी इसका सबूत मिलता है। उसमें यह लिखा है कि महंमद के दादा काबा के वैदिक मंदिर के पुरोहित थे। मंदिर के प्रांगण के पास ही उनके घर में या आँगन में खटिया पर बैठा करते। उनके उस मंदिर में ३६० मूर्तियाँ हुआ करती थीं।

### कुरु ईश शासक

महंमद के घराने का नाम कुरेशी था। लगभग ५८०० वर्ष पूर्व महाभारतीय युद्ध समाप्त होने के पश्चात् कोरब घराने के राजपुत्र आदि कुरु ईश वानी कुरुकुल प्रमुख कहलाते हुए स्थान-स्थान पर अधिकार पद पर थे। ऐसा ही एक कुरुईश कुल अवस्थानान्तर्गत काबा मन्दिर परिसर का स्वामी था। उसी कुल में महंमद का जन्म हुआ।

### महंमद का संस्कृत नाम

अरबी परम्परा के अनुसार महंमद का मूल बचपन का धरेलू नाम क्या रहा था? कोई नहीं जानता। वह लुप्त हो गया है। महंमद यह किसी कारणवश रुढ़ हुई एक उपाधि है। अरबी भाषा में उसका कोई अर्थ बनता नहीं। किन्तु इतिहास की ऐसी सारी गुत्तियाँ संस्कृत से छुड़ायी जा सकती हैं। महंमद शब्द का विश्लेषण संस्कृत में "महान् मदः यस्य असी महमदः" ऐसा बहुद्वीहि समास बनता है। इसके दो अर्थ निकलते हैं—एक अच्छा और दूसरा बुरा। अच्छा अर्थ है "अतिभासाली व्यक्ति", बुरा अर्थ है "ददा चमण्डा व्यक्ति"। अतः अनुवान यह है कि महंमद ने जब (न जी)

साथी इकट्ठे कर काबा मन्दिर में प्रस्तावित परम्परा को भंग करना चाहा तो उत्कालीन प्रबलित संस्कृत मुहावरे के अनुमार अनुकूल लोग "प्रतिभाशाली" के अर्थ से निवी नेता को महंमद कहने लगे जबकि विरोधी लोग उसे विषट्क और विष्वसक समझकर अमण्डी के अर्थ में महंमद कहने लगे। अतः महंमद नाम पूर्णतया संस्कृत है। अरबी परम्परा में महंमद का न तो कोई अर्थ है और न ही महंमद-पूर्व समय में वह किसी का नाम रहा है।

### क्या महंमद का मूल नाम महादेव था?

महंमद का कुटुम्ब महादेव के मन्दिर का पुरोहित पद संभाले हुए था। महादेव उनके कुलदेव थे और अन्य मारी मूर्तियाँ भंग करते समय महंमद ने शिवलिंग को केवल मुरजित ही नहीं रखा, बल्कि उसे इस्लाम का श्रद्धाकेन्द्र बनाया। इससे ही सकता है महंमद का मूल नाम महादेव रहा हो। इस पर खोज होनी आवश्यक है।

### संगे अस्वद शालिग्राम भी हो सकता है

काबा के मन्दिर में अभी जो "संगे अस्वद" यानी "काला पत्थर" मुसलमानों का श्रद्धास्थान बना हूआ है उसे आजकल सारे ही लेखक, दर्शक आदि शिवलिंग समझते आ रहे हैं। किन्तु ही सकता है कि वह शिवस्वरूप "बाण" नाम का प्रस्तर न होकर शालिग्राम नाम का विष्णु का प्रतीक हो।

वैदिक देवमूर्तियों में दो प्रतीक गोल पत्थर वाले होते हैं। शिवलिंग प्रतीक बाण पत्थर की बैठक पर आरूढ़ रहता है। विष्णु के प्रतीक शालिग्राम की ऐसी कोई बैठक नहीं होती। काबा में जो देवतारूपी प्रस्तर है उसकी कोई बैठक नहीं है। अतः ही सकता है कि वह शालिग्राम यानी विष्णुरूप प्रस्तर ही हो। अतः यद्यपि आज तक के सारे इतिहासकार व अन्य लेखक उस प्रस्तर को शिव का प्रतीक मानते आ रहे हैं, हमें ऐसा लगता है कि वह विष्णु का प्रतीक है। यह भेद यहाँ केवल शालिंग, तात्त्विक, तार्किक, ऐतिहासिक विवेचन के रूप में ही हमने प्रस्तुत किया है। शैव-वैष्णव पक्षों में कोई विरोध है या वे दो भिन्न पक्ष हैं, यह हम नहीं मानते। विश्व का निर्माण और नियंत्रण करने वाली एक ही परमशक्ति है जिसे कोई शिव कहे या विष्णु या और कुछ नाम दे।

श्रिटेन सम्बन्धी अध्याय में हमने इस ग्रन्थ में उल्लेख किया है कि वहाँ महादेव का अपभ्रंश महादी हुआ था तो हो सकता है कि अरबों में महादेव का अपभ्रंश महंमद हुआ हो।

### नमाज

इस्लाम में दिन में पाँच बार नमाज पढ़ने की प्रथा इसलिए पड़ी कि इस्लाम-पूर्व वैदिक परम्परा में पंचमहायज्ञ किए जाते थे—पंचांग, पंचग्रह, गाँव के पंच, पंचपात्र, पंचरत्न, इस प्रकार वैदिक परम्परा में पाँच का बड़ा महत्व है।

"नम" यानी आदर से झुकना और "यज्" यानी यज्ञ करना या पूजा भवित करना, अतः 'नमाज' यह शब्द नम+यज इन दो संस्कृत शब्दों का बना रूप है।

### इस्लामी परम्परा में योग

योगव्यान, योगासन आदि वैदिक परम्परा के प्रमुख अंग रहे हैं। नमाज के समय मुसलमान लोग झुकना, मुङ्गना आदि जो शारीरिक क्रियाएं करते हैं वे उनके प्राचीन योगासनों की प्रथा दर्शाते हैं। ऐसा Ashraf A Nizami नाम के लेखक ने Namaz : The Yoga of Islam नाम की पुस्तक में लिखा है। (३१ पृष्ठों वाली यह पुस्तिका लेखक ने निजामी कम्पाउण्ड, प्रतापनगर रोड, बड़ोदा से प्रकाशित की है)।

उस पुस्तक की प्रस्तावना लिखनेवाले एफ० ए० फाजलभाई कहते हैं, "निष्पक्षता से विचार करने पर योगासन और नमाज में बड़ी समानता दिखती है। प्रतिदिन नमाज पढ़ने वाले लोग अनजाने योगासान ही करते हैं।"

पुस्तक के लेखक निजामी कहते हैं "अरबी में नमाज को सलाट कहते हैं। बसाला यानी मिलन। इससे क्रियापद बनता है "सिलास"। सिलास में "सलाट" शब्द बनता है। उसका वही अर्थ है जो योग का है—आत्मा को परमात्मा से जोड़ना।

यश्य के आरम्भ में लेखक कहते हैं कि "हठयोग के आसन और नमाज के आसन में बड़ी समानता है।"

### काव्य

सऊदी अरब देश के मक्का नगर में अस्तराब्दीय स्थानिक काव्य तीर्थों का धर्म-महंमद का कब्जा हो जाने पर केवल मुसलमानों का धर्म-स्थान घोषित कर दिया गया और अन्य धर्मियों पर वहाँ प्रवेश की रोक लगा दी गई।

हरिहरेश्वर माहात्म्य नाम की वैदिक पोथी है जिसमें हरि यानी "विष्णु" और "हर" यानी "शिव" इनकी महत्ता वर्णन की गई है। उसके एक इलाके में कहा है—

एकं पदं गदापातु मकायाम् तु द्वितीयकम् ।

ततीयं स्थापितं दिव्यं मुफ्त्यं शुक्लस्य सन्निधम् ॥

यानी विष्णु के तीन चरणों में से एक "गदा" नगर में प्रतिष्ठित है, दूसरा मक्का नगर में और तीसरा शुक्ल तीर्थ के पास। उस तृतीय पद के स्थान का पता लगाना आवश्यक है। इतिहास की उथल-पुथल में उस स्थान की स्मृति नष्ट हो गई-सी दिलती है।

शेषशायी विष्णु ब्रह्माण्ड का मूलाधार हैं। इसी कारण उनकी विशाल प्रतिमाएँ प्राचीन विश्व में विभिन्न प्रदेशों में थीं। बामनावतार में भगवान विष्णु ने बलिराज से त्रिपाद भूमि मांगी थी। उस समय बलि के कहने पर विष्णु का एक चरण गया में पड़ा, दूसरा मक्का में और तीसरा बलिराज के सिर पर। वही से बलि को पाताल में जाना पड़ा। वह घटना शुक्लतीर्थ के समीप थी, ऐसा नियम्य हरिहरेश्वर माहात्म्य पोथी से निकलता है।

मक्का में मुरुप, केन्द्रीय विशाल मूर्ति शेषशायी विष्णु की ही थी, इसका एक और प्रभाषण यह है कि उस प्रांगण की इस्लामी परिभाषा में "हरम" कहते हैं जो स्पष्टतया हरियम् यानी विष्णु परिसर का द्योतक है।

### पादुका

ईस्वर के चरणकम्ल उफ़ पादुकाओं की पूजा करना यह हिन्दू वैदिक रथा है। मुसलमान कहनाने वाले लोग उसी प्रथा के अनुसार वही प्राचीन वैदिक देवपादुकाएँ स्थान-स्थान में जतन कर उन्हें महमद के कदम या बादम के कदम मानकर पूजते रहते हैं। वैता एक पत्थर में खुदा हुआ कदम

दिल्ली की तथाकथित जामा मस्जिद में रखा है। दूसरा दिल्ली की ही और किसी "मस्जिद" में है। तीसरा कहाँ कश्मीर में है। बास्तव में पत्थरों पर ऐसे कदम के छाप गढ़े जाने की प्रथा इस्लाम में नहीं है। कोई चमत्कार करने का दावा महंमद ने कभी किया ही नहीं था। तथापि मध्ययुग में जब इस्लामी आक्रामक विविध प्रदेश जीतकर इस्लामी सत्ता बढ़ाने में लगे थे तब सुलतान और बादशाहों को ठग, फूसलाकर उनसे धन-दीलत, जागीर, खिताब, बख्शीश आदि पाने के लालच से कई फकीर, मुल्ला, मौलवी आदि ने झूठ-झूठ की मक्का की पवित्र रेत, मिट्टी, पत्थर, महंमद के बाल, महंमद के कदम आदि नकली वस्तुएँ बड़ी भावुकता से सुलतान, बादशाहों को भेंट देकर उनकी कृपा प्राप्त की। उम समय से वे नकली कदम-ए-रसूल और हजरत बाल स्थान-स्थान पर जतन किए गए हैं। भावुक मुसलमान जनता अत्यन्त श्रद्धाभाव से उन वस्तुओं के दर्शन करते हुए वहाँ पैसे चढ़ाती है। वे वस्तुएँ जनता के दर्शनार्थ रखने वाले मुसलमान रक्षकों को उन वस्तुओं से अच्छी-खासी आमदनी होती रहती है। अतः महंमद के स्मृतिचिह्नों का बहड़ोंग बराबर चलाया जा रहा है। हो सकता है किसी धूतं मुल्ला, मौलवी व फकीर ने लुच्चाई से निजी दाढ़ी के ही कुछ बाल उतरवाकर बड़े समारोह, नोंक-भोंक और गाजे-वाजे के साथ सुलतान, बादशाहों के हवाले करते हुए अपने लिए धन-सम्पत्ति, जागीर या खिताब तथा शाही अधिकार पा लिया हो।

सुलतान या बादशाहों को जब कभी कोई फकीर, मुल्ला, मौलवी या अबीलिया आदि महंमद का बाल या महंमद का कदम कहकर कोई नकली वस्तु भेंट करता तो उस वस्तु को नकली जानते हुए भी उसे नकली कहने की सुलतान-बादशाहों की हिम्मत नहीं थी। क्योंकि यदि उस बाल को या पत्थर पर खुदे चरण को सुलतान या बादशाह नकली घोषित कर देता तो वह ईरान-इराक आदि प्रदेशों से अःया फकीर खुले दरबार में या नगर के चौराहों पर महंमद की वस्तुओं के अपमान के नाम पर मुसलमानों को भड़काकर बलवा खड़ा कर सकता था। अतः सुलतान, बादशाह, बजीर, सरदार, दरबारी आदि झुकी गद्दन से खुपचाप वह नकली वस्तुएँ भी महंमद के नाम पर शाही भर्जार में जमा करवाकर उस मुसलमान फकीर व अन्य

याची को वस्त्रीश देकर भगा देते और मन-ही-मन में एक टली बला का समाधान मानते। अतः जहाँ-जहाँ भी महंमद के बाल या महंमद के कदम सुरक्षित रखने का दावा किया जाता है वहाँ सरासर विचार न कर सकने वाले भाषुक, अनाहो ले तभी ही भीड़ और भगदड़ मचाते रहें, समझदार और विद्याम् व्यक्तियोंने उन वस्तुओं से धोखा नहीं खाना चाहिए। क्योंकि महंमद के चरित्र में ऐसी कोई घटना नहीं है कि जहाँ महंमद ने निजी स्मारक के रूप में अपने शरीर के बाल लुटाए हों या अपने कदम की रेखा-हृति किसी को कभी उपलब्ध कराई हो? और जब महंमद का कोई चित्र ही कहाँ उपलब्ध नहीं है तो उसके तथाकथित चिह्न ही कैसे उपलब्ध हो सकते हैं।

## काढ़ा मन्दिर के रहस्य

कावा मन्दिर के अन्दर चन्द स्थानीय भरवी मुसलमानों के अतिरिक्त खन्य किसी को प्रवेश नहीं दिया जाता। कहते हैं वैदिक परम्परा के अनुसार अन्दर एक गाय के धी का पवित्र द्वीप (नन्दादीप) प्राचीनकाल से अखण्ड जलता रहा।

मारा मन्दिर ऊपर से नीचे तक काले बुके जैसे गिलाफ से ढका होने से मन्दिर का पत्थर किस रंग का है उसका पता नहीं लगता। किन्तु उसी प्रागण में जो इस्लाम-पूर्व अन्य अवशेष रहे हैं वे वादाभी व केसरी रंग के होने से हमें लगता है कि वह मन्दिर वैदिक गेरहए रंग के पत्थर का बना है।

श्रावीन मन्दिर को मस्जिद समझने की भल

लमेरिका के न्यूयार्क नगर की Academy of Sciences में मार्च ३० से १ अप्रैल, १९८१ में Tropical Ethnoastronomy और Archeo-Astronomy शास्त्रों पर एक चर्चासत्र आयोजित हुआ था। उसमें Hagop Kevorkian centre for near Eastern Studies, Newyork City के एक प्राप्तियापक David A. King ने एक प्रबन्ध (Research paper) पढ़ा था। उसका शीर्षक था Astronomical Alignments in Mediaeval Islamic Religious Architecture। उस प्रबन्ध में उनकी एक मूलगामी

चूक थी। वे यह मानकर चले थे कि वर्तमान समय में जो इमारतें, मस्जिदें कही जाती हैं वे मुसलमानों ने प्रार्थना गृहों के रूप में ही बनायीं। हम उनको और अन्य पाठकों को यह विदित करा देना चाहते हैं कि विश्व-भर में जो प्रेक्षणीय ऐतिहासिक इमारतें, दरगाहें या मस्जिदें कही जाती हैं वे मात्र विधर्मियों की बनवाई, मुसलमानोंद्वारा कबजा की हुई इमारतें हैं। उनकी प्रार्थना का जो आला होता है उसका रुख मक्का की दिशा में होना चाहिए, बैसा नहीं है। हमारे एक अमेरिकी मित्र Marvin H. Mills ने जद David A. King से यह बात कही कि मस्जिद कही जाने वाली प्रत्येक इमारत का रुख मक्का की दिशा में होना अनिवार्य है तो David A. King ने यह बात मान ली कि विश्व-भर में ऐतिहासिक मस्जिद कहलाने वाली लगभग किसी भी इमारत का रुख मक्का की दिशा में नहीं है।

यह बात विदित हो जाने पर क्या उनका यह कर्तव्य नहीं बनता कि वे पता लगाएँ कि क्या वे इमारतें सचमुच ही मुसलमानों ने मस्जिदों के रूप में बनाई थीं ? तथापि सारे पुरातत्त्वविद् और इतिहासज्ञ उनका वह कर्तव्य निभाने से भिन्नक रहे हैं । इसलिए कि उन्होंने आज तक जो पढ़ा, जो ग्रन्थ लिखे, छात्रों को जो पढ़ाया, परिषदों में जो भाषण दिए, अधिकार-पदों से जो मत-प्रतिपादन किया, वह सारा निराधार सिद्ध होगा और उनके वरिष्ठ भी उनसे रुष्ट हो जाएंगे ।

## शेषशायी विष्णु की विशाल प्रतिमाएं

सृष्टि के निर्माता और मूल आधार भगवान् विष्णु की प्रतिमाएँ प्राचीन विश्व के कई प्रदेशों में उसी प्रकार बनी थीं जैसी प्रत्येक कुल में मूल पुरुष की प्रतिमा बड़े अद्वाभाव से प्रदर्शित होती है। विष्णु की विशाल प्रतिमाओं के बे स्थान थे— १. गया, २. मक्का में काबा, ३. इटली की राजधानी रोम में, ४. ब्रिटेन के Isle of Anglesey (यानी आंग्लेश द्वीप), और ५. दिल्ली में तथाकथित कुतुबमीनार के तले विष्णु की बे प्रतिमाएँ और वैदिक संस्कृति की अन्य देव प्रतिमाएँ मूर्तिभंजक ईसाई और इस्लामियों ने तोड़-फोड़कर् वैदिक मन्दिरों को मस्जिदें, मकबरे और चब्बें के रूप में प्रयोग करना आरम्भ कर दिया।

४७६

अमेरिका की Newyork University में David King को "इस्लामी वास्तुकला का जानकार" के विद्वान का पद प्राप्त है। उनके ऊपर उल्लिखित परिषद में पढ़े प्रबन्ध का शीर्षक था Astronomical Alignments in Mediaeval Islamic Religious Architecture. यानि 'मध्ययुगीन धार्मिक इस्लामी इमारतों की ज्योतिषीय रचना'। यह आदि को नहीं मानता वह निजी इमारतें ज्योतिषीय आधार पर क्यों बनाएगा? ज्योतिषीय आधार पर बनी यह इमारतें इस्लामी हो ही नहीं सकती यह आजकल के विद्वान नहीं जानते। उस प्रबन्ध में David King ने लिखा है कि "From the 8th Century onwards Muslim Astronomers devoted much attention to the problem of determining the Qibla of any Locality from the Geographical Co-ordinates of Mecca and of that Locality. They derived Geometric and Trigonometric solutions of considerable sophistication and even compiled tables displaying the Qibla for each degree of latitude and longitude" यानि "आठवीं शताब्दी से आगे इस्लामी ज्योतिविदों ने बड़ी लगन से मक्का से प्रत्येक स्थान का कोण निर्दित किया। इसके लिए उन्होंने भूमिति, विकोणनिति आदि के हिसाब से मक्का की दिशा में प्रत्येक स्थान के किवले के कोण के अक्षांश-रेखांश का अंशात्मक कोण्ठक भी तंयार किया।"

अपर उद्देश्य David King का निष्कर्ष केवल कही-मुनी वातों पर आधारित है यह हम पाठकों को विदित करना चाहते हैं।

प्रत्यक्ष में मस्जिद कही जानी वाली किसी भी इमारत का सख्त मक्का की दिशा में नहीं है यह David King ने हमारे मित्र Marvin H. Mills से जर्चरी करते समय कहूँ लिया। और उधर निजी प्रबन्ध में वे पूर्णतया विरोधी निष्कर्ष प्रकट करते हैं कि मुसलमानों ने अत्यन्त वारीकी से प्रत्येक स्थान से मक्का से कितना कोण बनता है इसका अंशात्मक कोण्ठक तंयार किया था। यदि ऐसा कोण्ठक तंयार था तो उनकी तथा किंवित मस्जिदों के विवला का एक मक्का की दिशा में क्यों नहीं है? आज

तक के सारे विद्वानों ने इस्लामी शिल्पकला के बारे में ऐसे ही परस्पर विरोधी विचार प्रकट किए हैं।

इस्लाम-पूर्वकाल में अरब लोग वैदिक संस्कृति की गुरुकुल-पद्धति के अन्तर्गत बड़े विद्वान बन गए थे। किन्तु मुसलमान बन जाने पर विद्या ग्रहण बन्द होकर केवल लूटमार ही उनका धन्धा बन गया। उन्होंने निजी पंचांग से भी वारीकी के हिसाब हटाकर, और प्रति तीन वर्ष पश्चात् एक-एक अधिकमास पंचांग में पविष्ट करने की प्रथा हटाकर गंवार और अनाड़ी पद्धति से प्रतिवर्ष ग्यारह दिन घटाने का रवैया अपनाया। ऐसे लोग पृथ्वी के विभिन्न स्थानों में कर्त्त्व तथा मस्जिदें बनाना क्या जानें और उनका सख्त काबा की दिशा में करने की कुशलता कहाँ से प्राप्त करते?

### इस्लाम ने इतिहास कंसे और क्यों झुठलाया?

इस्लाम ने अत्याचारों की भरमार करके चन्द वर्षों में सारे अरब-वासियों और ईरानियों को मुसलमान बनाया। एक-दो पीढ़ियों में सारे ही मुसलमान बन जाने पर उनके पूर्वजों पर किए गए अत्याचार जनता भूल गई। तत्पश्चात् इस्लामपूर्व वैदिक काल के अरबी ग्रन्थों को ही पुरस्कृत करके, अरब और ईरानियों के धूर्तं नेताओं ने झूठ ही ऐसा प्रचार-ढोल पीटना शुरू किया कि मानो जैसे सारी विद्या और कलाओं का निर्माण और विकास इस्लाम के कारण ही हुआ, जबकि परिस्थिति पूर्णतया उल्टी ही थी, इस्लाम ने सारी विद्याओं का और कलाओं का गला घोंट दिया था।

### डेविड किंग के तीन प्रश्नों का उत्तर

आश्चर्य की वात यह है कि मुसलमानों को विद्वान समझने वाले David King ने स्वयं ही अपने प्रबन्ध में तीन कसौटी के प्रश्न पूछे जिनसे मुसलमान बनने पर वरदों का बुद्धूपन ही प्रकट होता है। वे प्रश्न हैं—

१. जो मुसलमान भूगोल भी भली प्रकार नहीं जानते थे वे भूमिति, खगोल ज्योतिष आदि अधिक पेचीदा गणितशास्त्र के से जान सकते थे?
२. और यदि वे उन शास्त्रों में प्रवीण थे तो उनकी बनाई मस्जिदों का सख्त मक्का की दिशा में क्यों नहीं है?
३. यदि मुसलमान बने अरब गणितशास्त्र में प्रवीण नहीं थे तो क्यूं,

तारका, वायु की दिशा के हिसाब-किताब के सूक्ष्म नियम आदि अरबों के साहित्य में कैसे पाए जाते हैं ?

उपरोक्त तीनों प्रश्नों का एक ही उत्तर है कि अरबों के पास गणित, ग्रन्थभूमि, खगोल, खगोल, ज्योतिष-सम्बन्धी जो साहित्य उपभूमि, इस्लामपूर्व वैदिक पंचांग की कुशलता और विद्वत्ता का प्रमाण है। मुसलमान बने सम्बद्ध या वह सारा इस्लामपूर्व वैदिक संस्कृति का था। मुसलमान बने अरबों द्वारा लिखना-पढ़ना छोड़ देने के कारण उस विद्वत्तापूर्ण साहित्य का ऐतिहासिक भी उपयोग नहीं कर सके, इतने वे बुद्ध बन गए।

भारत में भी तो बुद्ध हृदय तक बैसी ही स्थिति है। भारत में वेद, उपनिषद, रामायण, महाभारत, पुराण, आयुर्वेद, काव्य, भौतिकशास्त्र, संगीतशास्त्र, विज्ञान शास्त्र, स्थापत्य आदि के उच्चतम संस्कृत साहित्य की भरमार है। तथापि नामान्यजन उस साहित्य और विद्वत्ता भण्डार से पूर्णतया अनभिज्ञ हैं। इसका कारण भी यही है कि इस्लाम और अंग्रेजों के दास बन जाने पर भारतीय लोग निजी वैदिक विद्याओं से वंचित रहते गए। किन्तु David King के प्रबन्ध से एक बात यह स्पष्ट होती है कि पाश्चात्य विद्वानों के मन में मुसलमानों को लेकर बड़ी उलझन-सी है। क्योंकि एक तरफ तो वे अरबों की विद्वत्ता की बड़ी प्रशंसा सुनते आ रहे हैं और दूसरी तरफ प्रत्यक्ष में अरबों मुसलमान हर प्रकार से बड़े बुद्ध और पिछड़े चाहिए होते हैं। वर्तमान युग में ही देखिए, किसी भी क्षेत्र में एक भी मुसलमान ने जागतिक व्याप्ति नहीं पाई है। और तो और अरबों सैनिक भी इतने निकम्मे हैं कि अरबी राजकुल का रक्षण पाकिस्तानी टुकड़ी पर लौपा गया है।

### काबा का वैदिक आकार

काबा को उपरेक्षा को बाबत David King कहते हैं “इस्लामपूर्व अरबी कल्पना के अनुसार विश्व के आठ या बारह भाग बनते थे। उनके प्राचीन वायु छहतुमान शास्त्र में वायु प्रचलन की उतनी दिशाएँ मानी गई हैं। काबा स्थान ज्योतिषीय आधार पर इस प्रकार बना है कि उसकी छोहाई की मध्य रेखा की एक नोक ग्रीष्म ऋतु के सूर्योदय ध्यातिज विन्दु की सीधे में है और दूसरी ऋतु ऋतु के सूर्यास्त विन्दु की सीधे में है। David

King के प्रबन्ध के पृष्ठ ४ पर यह जानकारी दी गई है। वह सारा गणित स्थापत्य इस्लामपूर्व वैदिक पंचांग की कुशलता और विद्वत्ता का प्रमाण है।

पृष्ठ ५ पर David King लिखते हैं, “काबा, पहाड़ों के बीच एक दर्ढे में बसा हुआ है। उसके निकट झरना का पवित्र झरना है। उसमें एक उल्का प्रस्तर है जो अन्य देवतारूप प्रस्तरों में सबसे प्रमुख था। वह इमारत ज्योतिषीय नियमों पर बनी है। महंमद के समय तक उसमें ३६० मूर्तियां होती थीं। वह सूर्यपूजा का स्थान था। वायु के प्रचलन की आठ दिशाओं से उसके आठ कोने सम्बन्धित हैं। ग्रीस देश के एथेन्स नगर का एक स्तम्भ भवन उसी प्रकार वायु की अष्ट दिशाओं से सम्बन्धित था। एक अन्य विद्वान Price के अनुसार काबा का आकार सूर्यिण के लगभग सभी तत्वों के सम्मिलित हिसाब के आधार पर बना है। अतः उसमें ब्रह्माण्डविद्या, रसायनविद्या, भौतिकशास्त्र, वायु छहतुमानशास्त्र, आयुर्वेद आदि सभी का विचार अन्तर्भूत था। एक अन्य विद्वान Berthold के अनुसार हिखाज की प्रारम्भिक मस्जिदों का रूख पूर्व दिशा में या क्योंकि इस्लामपूर्व मूर्तिभवत अरबों को पूर्व दिशा का महत्व था। काबा में संगे अस्वद (शिवलिंग) एक कोने में (दोबार में) बैठाया (फँसाया) गया है। काबा मन्दिर की प्रत्येक दोबार या कोना विश्व की एक-एक विशिष्ट दिशा से सम्बन्धित था। एक अन्य विद्वान Chelhad का कहना है कि काबा इस तरह बनाया गया था कि वह सूक्ष्म रूप में सारे ब्रह्माण्ड का प्रतीक हो।

ऊपर दिए उद्धरण से पाठक देख सकते हैं कि इस्लाम की स्थापना से हजारों वर्ष पूर्व वने काबा का ढाँचा कितने विविध प्रकार के, प्रगाढ़ विद्वत्ता के शास्त्रीय आधार पर बना हुआ था। इस्लाम ने उसे तहस-नहस किया। अतः विद्या और कला को प्रोत्साहन देने का इस्लाम का दावा कभी नहीं मानना चाहिए। उल्टा विश्व की सारी अच्छाई इस्लाम के कारण ध्वंसित हो गई।

ऊपर दिए उद्धरण में यह कहा गया है कि इस्लामपूर्व अरबों में पूर्व दिशा का महत्व था, अतः इस्लाम की स्थापना होने के पश्चात् भी आरम्भ में मस्जिदों का रूख पूर्व दिशा में ही होता था, इस्लामपूर्व वैदिक प्रथा का यह एक पक्का सबूत है।

संग्रह का प्रारंभ

"काबा के इंद्रियों जो चौकोना आंगन है वह २५० कदम लम्बा और २०० कदम चौड़ा है। उस आंगन के पूर्वी बाजू पर एक बरामदा है जिसमें स्तम्भों की चार कतारें हैं। उसके सामने की बाजू में खम्भों की तीन कतारें हैं। चार-चार खम्भों के आधार पर एक-एक गुम्बद बना हुआ है। गुम्बदों के ऊपर सफेद प्लास्टर चढ़ा हुआ है। एक जानकार कुतुबुदीन के अनुसार गुम्बदों की संख्या १२० है। प्रत्येक स्तम्भ १२० फुट ऊँचा है। उनका घेरा १२ से १३ फुट है। कुछ खम्भे संगमरमर पत्थर के हैं, किन्तु अधिकतर मवहा में पाये जाने वाले स्थानीय सादे पत्थरों के हैं। प्रति ३-४ स्तम्भों के बाट एक अष्टकोना खम्भा बना हुआ है जिसकी मोटाई ४ फुट है। कुल स्तम्भ ४५० हैं। यह खम्भा इतनी बार तोड़ा गया और बनाया गया कि उसके प्रारम्भिक ढंगि के प्रायः कोई अवशेष प्राप्त नहीं है। जिस ऊँचे परकोटे के अन्दर ये खम्भे वाले बरामदे बने हुए हैं उस परकोटे की अन्दर की बाजू पर महमद और उसके कुछ उत्तराधिकारियों के नाम खुदे हुए हैं। कई स्थानों पर "अल्लाह" ऐसा मोटे अक्षरों में लिखा है। (यह वर्णन John Lewis Burckhardt के Travels in Arabia ग्रन्थ में पृष्ठ २४३ से २४६ तक में पाया जाता है। अष्टकोन का वैदिक महत्व हमने इस ग्रन्थ में अन्यथा समय-समय पर स्पष्ट किया ही है।

काला का यज्ञपत्र

“कावा, वह एक कंचा चौकोना ढाँचा है जिसकी लम्बाई १८ कदम और ऊँचाई १४ कदम है। कंचाई ३४ से ४० फुट है। वह इमारत भूरे रंग के स्थानीय पत्थरों की बनी है। प्रत्येक शिला भिन्न-भिन्न आकार की है। एक दूसरे से बड़ी उच्च-खाबड़ पद्धति से वे शिलाएँ जोड़ी गई हैं। उसका बो विद्यमान ढाँचा है वह सन् १६२७ का बना है। गर्भगृह की अध्येय (दक्षिण-पूर्व) दिशा में दीवार के एक कोने में वह पत्थर बाहर की तरफ द्वार के निकट चिन दिया गया है। भूमि से लगभग ४ से ५ फुट की ऊँचाई पर वह संग्रह स्थवर (शिवलिंग) दीवार में पक्का बिठाया गया है। लगभग सात इंच व्यास (Diameter) की वह शिला (शिवलिंग) है ॥

विविध आकार के टुकड़े सीमेंट से जोड़कर उसका ऊपर का भाग समतल और चमकीला बनाया गया है। ऐसा लगता है कि उस पर कड़ा प्रहार किए जाने से उस शिला (शिवलिंग) के जो अनेक टुकड़े हुए उन्हें दुबारा जोड़ा गया है। उसका रंग लाल छटा का काला है। उसे चाँदी से मढ़ दिया गया है। चाँदी का पत्तर निचली तरफ अधिक चौड़ा है। निचली चाँदी की पट्टी में चाँदी की कीलें ठोकी गई हैं।

"काबा के उत्तर में द्वार के समीप दीवार के निकट भूमि में एक निम्न स्तरीय आला-सा बना हुआ है। उसकी दीवारें संगमरमर की बनी हुई हैं। तीन व्यक्ति एक साथ बैठ सके इतनायह चौड़ा है। वहाँ प्रार्थना करना शुभ माना जाता है। उस स्थान को El Madjan कहा जाता है। उसी के ऊपर कुफिक लिपि का एक लेख है जो मैं पढ़ नहीं पाया।

प्राचीन ओकज कवि सम्मेलन

"मक्का में ओकथ उर्फ़ ओकज स्थान पर महंमद के समय तक एक कवि सम्मेलन हुआ करता था। उसमें श्रोताओं की बड़ी भीड़ होती थी। पुरस्कार-प्राप्त कविताएँ कावा में दीवार पर प्रदर्शित की जाती थीं। तयफ के समीप Beni Nagzara विभाग में ओकथ अब एक छवंस, बीरान-सा स्थान दिखाई देता है।" ऊपर दिया उद्धरण John Levis Burckhardt के Travels in Arabia ग्रन्थ में पृष्ठ २४८ से ३६६ तक अन्तर्भूत है।

काल की महिमा देखें। एक समय जिस प्रदेश में विद्वानों की संस्कृत, अरबी आदि कविताएं सुनने लोगों की भीड़ लगती और चर्चा, चहल-पहल आदि होती वही अब एक रुखा-सूखा, धर्वसित, निर्जन स्थान बनकर रह गया है।

शिवलिंग के जो टुकड़े हुए हैं, वह स्वयं महंमद के प्रहार से हुए या सीरियाई हमलावरों ने जब उस शिवलिंग का अपहरण कर उसे २२ वर्षों के पश्चात् सऊदी अरब को लौटाया उस काल में हुए, यह बात अभी स्पष्ट नहीं है। उसका लाल काला रंग शिवलिंग का ही लक्षण है। उसका नाम जो Madjan एक यूरोपीय लेखक ने लिखा है, हो सकता है वह "महादेवन्" शब्द हो।

## इस्लाम ने वैदिक प्रथाओं को उल्टा किया

वैदिक परम्परा से निजी मम्बन्ध तोड़कर एक अलगाव बनाने के हेतु इस्लाम ने एक मासान उपाय दूँड़ा। प्रचलित वैदिक रीति-रिवाजों का उल्टारूप इस्लाम ने अपनाया। वैदिक परम्परा में सिरपर चोटी रखी जाती थी उसके बजाय इस्लाम ने दाढ़ी रखने की प्रथा चालू की। पूर्व के बजाय वैदिक परम्परा से परिवर्त्तन को महत्वपूर्ण माना। उल्टी परिक्रमा आरम्भ करी। सूर्योदय से सूर्योदय तक दिन गिनने के बजाय सूर्यास्त से सूर्यास्त का हिसाब चलाया। वैदिक जप में जपकर्ता माता के मणि नीचे की ओर ढकेलता है; अतः मुसलमान माता के मणि ऊपर फेरते हैं। अन्य लोग हाथ की उंगलियाँ नीचे करके पानी ऊपर से नीचे बहाकर हाथ धोते हैं, किन्तु मुसलमान तलहस्त को ऊपर कर पानी को उल्टी दिशा में बहाता है। इस्लामी परिक्रमा घड़ी के उल्टे क्रम से होती है। तबा चूल्हे पर मुसलमान उल्टा रहते हैं। टोपी की मिलाई या कपड़ों की इस्त्री मुसलमानों की इतरों से भिन्न दिशा में होती है। वैदिक उपवास में एक समय या दोनों समय पूरा अनशन या दुष्य-कलाहार होता है, किन्तु इस्लामी प्रथा में रामभान का उपवास बेकल नाममात्र होता है। मुसलमान लोग रामभान में भी दोनों समय भरपेट रक्करमिष्ठान आहार लेते हैं, केवल भोजन के समय बदल दिए जाते हैं। इसे क्या उपवास कहा जा सकता है? तथापि इस्लामी प्रथा में तर्क करने की गुवाहास ही नहीं है। जाड़य और अपचन होने तक के दो समय के भरपेट आहार को क्योंकि इस्लाम में उपवास कहा है अतः कभी उसे चूपचाप उपवास कहे जाते हैं। अन्य लोग रसोई के बरतनों को बन्दर कलाई करते हैं तो मुसलमान बाहर से कलाई करते हैं। इस्लाम का मीषा-काषा नियम यह है कि अन्यों से अपना अलग अस्तित्व, विरोध, चिद और सञ्चुता कायम रखने के लिए आम लोग जो करते हों उसका विस्तृत उल्टा करला। इस सम्बन्ध में अगरबत्ती जलाने की बाबत एक इस्लामी नामादक का लालचिक उत्तर हम उद्धृत कर ही चुके हैं। प्रचलित रिवाजों को उल्टा कर नई संघटना बनाए जाने का एक आधुनिक उदाहरण देखें। Scouts नाम की युवकों की संघटना जब बनी तो उसमें तुम्हिं और सैनिकों जैसी वर्दी पहनकर कबायद आदि होती थी। अतः कुछ

भिन्नता दर्शाने के लिए दाहिने हाथ की तीन उंगलियाँ ललाट के दाहिने कोने पर धरकर सलाम करने की प्रथा इसलिए चालू की गई कि पुलिम और सैनिक संघटनाओं का सलाम पाँचों उंगलियों से किया जाता है।

## तुर्कों लोग

तुरग शब्द का संस्कृत अर्थ है “अश्व” यानी घोड़ा। अतः तुरगस्थान उफं तुर्कस्थान यह वैदिक ऋत्रियों का दिया नाम है। किन्तु जब से वह देश इस्लाम के कब्जे में आ गया तब से तुर्कों नेताओं ने तुर्कस्थान का इस्लाम-पूर्व लाखों वर्ष का इतिहास नष्ट कर दिया। इतिहास एक ऐसा विषय है जिसकी कड़ी कभी टूटनी नहीं चाहिए। तथापि ईसाई, इस्लामी और कम्युनिस्ट पन्थों की यह विशेषता रही है कि वे अपने अनुयायियों के दिलों में पूर्व इतिहास की बाबत धृणा उत्पन्न कर उस इतिहास को दबाकर भूल जाने को प्रवृत्त कराते हैं।

अलीगढ़ विश्वविद्यालय के प्राध्यापक महंमद हबीब ने Sultan Mahmud of Ghazniv नाम की पुस्तक लिखी है। उसके पृष्ठ १४ पर वे लिखते हैं कि—“ईसापूर्व काल में Scythean तुर्कों के Barhatigin ने प्रस्थापित किए तुर्कों शाही (कुशाण) राजघराने ने दिग्गिजय आरम्भ की। उसके प्रसिद्ध सम्राट् कनिष्ठ के अधिकार में उत्तर भारत का एक बड़ा भाग, अफगानिस्तान, तुर्कस्थान और Mawaram Nahar सम्मिलित हो गए। वे तुर्क भारतीय (वैदिक) संस्कृति में घुलमिल गए। अल्बरूनी के अनुसार उस घराने में साठ राजा हुए। अन्तिम राजा Legaturman को उसके ब्राह्मण मन्त्री कल्लूर ने पदच्युत किया। नगरकोट के किले में उस कुल के राजाओं के नाम एक रेशमी पट पर अंकित प्राप्य थे किन्तु अल्बरूनी देख न सका।

तुर्क लोग वैदिक परम्परा के ही थे। किसी और रहन-सहन को छोड़कर उन्होंने वैदिक परम्परा अपनाई यह कहना उचित नहीं।

## “गिन” अन्त्यपद वाले नाम

उपरोक्त उदरण से यह जान लेना आवश्यक है कि Subuktigin, Alaptigin आदि इस्लामपूर्व तुर्की राजाओं के जो नाम थे वे सुभक्त थे,

असियतगुण आदि संस्कृत है। यह एक सहस्र वर्षों से तुकंस्थान इस्लामी देश बनने के कारण कई लोग बनवाने में तुकंस्थान के इस्लामपूर्व नाम भी इस्लामी ही समझते हैं। मुसलमान बनने के पश्चात् तुर्की लोग अतिकूर, तुष्ट और अम्यायी बन गए। उन्होंने Armenian Kurd आदि जमातों के लोगों का उसी प्रकार नाम और छल किया जैसा हिटलर ने यहूदियों का। इससे पाठक देख सकते हैं कि बैंदिक संस्कृति में और इस्लाम में आकाश-पाताल जैसा अन्तर है। अतः सारे घर्म एक जैसे समझना अनुचित है।

三

शाह या बादशाह आदि उपाधियों से वर्तमान युग में इस्लामी नरेश का आभास होता है। किन्तु संस्कृत में “शाहते” यानी “चमकता है।” राजा का अधिकार, उसके वस्त्र, आभूषण, आसन, नौकर-चाकर आदि से राजा सामान्यजनों से एकदम अलग-सा चमक उठता है। अतः उसे “शाह” उपाधि वैदिक परम्परा में ही लगती थी। नेपाल के हिन्दू नरेश को भी शाह उपाधि लगती है। गुजराती लोगों में शाह नाम के कुल होते हैं। अतः “शाह” वैदिक संस्कृति की पदबी है। इस्लामी बने सुल्तान, बादशाह अपने आपको शाह इसलिए कहताते थे कि इस्लामपूर्व वैदिक परम्परा में नरेशों को शाह कहा जाता था।

इसी कारण ईरान के राजा भी इस्लामपूर्व काल से शाह कहलाते हैं। सीधियन और तुक्कों राजाओं के आद्याण मन्त्री होते थे इसी से जाना जा सकता है कि तुक्कस्थान के इस्लामपूर्व राजा लोग बैंदिकघर्मा होते थे।

नवरकोट के किने में जो राजवंशावली थी उससे पता चलता है कि शिंदु राजवंशराजों के इतिहास आदि लिखे जाते थे। किन्तु सात सौ वर्षों के इस्तामी भाक्षण्य में वे नव नष्ट कर दिए गए।

प्राचीन राजमहल

उत्तर उज्जित प्राध्यापक हृषीके के यन्त्र में Samanid राजाओं के सामनाल इस प्रकार दिए हैं। अब्दुलमलिक बिन नुह (३४३-३५०) नमूर बिन नुह (३५०-३५५) नुह बिन मसूर (३६५-३८७) पद्धति मण्डपा शंख में Samanid चराने का विद्याल सामाज्य था। समनी यह

शाहमन (शाहमनी) शब्द है जिसका संस्कृत अर्थ है चमकदार मन (तुच्छि) बाला। महंमद बिन कासिम (७१२) द्वारा किए भारत पर आक्रमण सम्बन्धी जो अरबी तवारीखें हैं उनमें भारतीयों को तुकं और समनी कहा गया है क्योंकि उस समय तुकं और समनी यानी शाहमनी सारे बैदिकधर्मी थे। नह "मनु" नाम का संक्षिप्त इस्लामी रूप होने से पता चलता है कि समनी राजकुल के व्यक्ति अपने आपको स्मृतिकार मनु के बंशज कहलाने में गवं मानते थे। इस्लामपूर्व नाम भी मुसलमान लेखक किस प्रकार अरबी और इस्लामी बनाकर पाठकों को भ्रम में डाल देते हैं यह हवीब द्वारा किए गए उल्लेखों से स्पष्ट होता है।

लाट-मनाथ

कावा मन्दिर स्थित अनेक देवमूर्तियों में से दो के नाम Lat व Manat कहे जाते हैं। एक प्राचीन संस्कृत खगोलीय ज्योतिग्रन्थ के लेखक का नाम लाटदेव था और मनाट उर्फ मनाथ यह सोमनाथ नाम का टूटा रूप है। अतः वे नाम वंदिक देवताओं के हैं।

राम, कृष्ण, शिव, गणेश आदि वैदिक देवता प्राचीन विश्व में पूजे जाते थे इसके प्रमाण हमने इस ग्रन्थ में स्थान-स्थान पर उद्धृत किए ही हैं।

अल्ला।

अल्ला शब्द संस्कृत, वैदिक परम्परा में देवी का निर्देशक है। अल्ला-अक्का-अम्बा तीन समानर्थी शब्द हैं। देवी या माता को वे तीन नाम लगते हैं। Gulf of Akkaba नाम इसीलिए पड़ा है कि वहाँ का सागर-तट वैदिक देवी के विशाल मन्दिरों का एक पवित्र तीर्थस्थान था। संस्कृत में अल्लेद्वारी देवी के स्तोत्र हैं। एक अल्लोपनिषद् भी है। चण्डी, भवानी, दुर्गा, अम्बा, पावंती का नाम अल्ला होता है।

यद्यपि मुसलमानों में अल्ला को पुलिंग माना गया है वह मूल संस्कृत में स्त्रीवाचक शब्द है। इस्लामी प्रथा में भी इसका एक बड़ा महत्वपूर्ण प्रमाण मिलता है। मुसलमान लोग “या अल्ला” कहते हैं जबकि पुलिंगी उद्गार “हे अल्ला” या “भो अल्ला” होना चाहिए था।

या कुन्देनु तु पार हार अवला ।  
या धूध वस्त्रावृता ॥  
या शीणा वर इष्ट मणित करा ।  
या द्रवेत पद्मासना ॥

इस सरस्वती स्तवन से देखा जा सकता है कि संस्कृत में देवी के लिए "या" शब्द प्रयोग होता है वही इस्लामी परम्परा में अल्ला के स्मरण के "या" शब्द प्रयोग होता है वही इस्लामी परम्परा में अल्ला के स्मरण के "या अल्ला" कहा जाता है। इससे पता चलता है कि प्राचीन इस्लाम में यिवपुजक होने से यिवजी की पत्नी पावंती उफ़ गोरी उफ़ अल्ला महंमद के घराने की कुलस्वामिनी थी। इसी कारण इस्लामी भगवान का निर्देश अल्ला शब्द से होता रहा।

यदि वह लंका उठाई जाए कि देवी का नाम अल्ला मुसलमानों ने पुलिंग के से कर डाला तो उसके कई उत्तर हो सकते हैं। एक उत्तर यह कि संस्कृत में "जात्मा" शब्द "पुलिंग" होते हुए भी हिन्दी में वह स्त्रीलिंग बना है। यानी भाषा बदलने से एक ही शब्द का दोनों भाषाओं में लिंग भिन्न हो सकता है। दूसरा उत्तर यह है कि अरब में वैदिक कीर्तन प्रवचन बन हुए हजारों वर्ष बीत जाने पर देवमूर्तियों की पूजा अनाड़ी, गँवार पढ़ाति से चलते-चलते लिंग भेद आदि मिटकर परमात्मा का निर्देश अल्ला नाम से होकर वह पुरुष ही माना जाने लगा।

### सात परिक्रमा

मुस्लिम पाची काबा मन्दिर की सात परिक्रमाएँ करते हैं। इसे संस्कृत में वर्णयदी कहते हैं। वैदिक विवाहों में वर-वधु होम-अग्नि की सप्तपदी करते हैं। अतः सात परिक्रमा की परम्परा भी काबा की इस्लामपूर्व वैदिक वर्णयदी का प्रभाग है।

### वर्णस्थान में विक्रमादित्य का राज्य

भारत के अवग्निका उफ़ उज्जयिनी साम्राज्य के महाराजा विक्रमादित्य ने इसी सन् पूर्व ५६ वर्ष से निजी नाम का संवत् चलाया।

पूरोप में उनका समकालीन रोमन सन्नाट् ज्यूलियस सीभर था।

सन् १६४६ के लगभग उज्जयिनी में विक्रम संवत् को २०००वर्ष पूरे हो जाने का उत्सव मनाया गया। उसका एक विशेष स्मृति अंक प्रकाशित हुआ था। उसमें एक हिन्दु तथा एक मुसलमान ऐसे दोनों का लिखा एक लेख प्रकाशित हुआ था। उसमें प्राचीन अरबी कविता उद्धृत थी जिसमें विक्रमादित्य की प्रशंसा की गई थी। उस अरबी कविता के शब्द इस प्रकार थे—

इवशशकाई सन्तुल विक्रमत्तुल फेहलमीन करिमुनं ।  
यतंकीहा वयोवस्सख विहिल्लह्या समीमिनेला  
मोतकब्बेनसन् विहिल्लाहा यूबी कंद मिन् होवा  
यफाकरु फजगल असरी नहान्स ओसिरिम् बेजेहोलीन  
यहा सबदु या कनातेफ नतेफी विजिहलीन  
अतादरी बिलाला मसौरतीन फकेफ तसाबहु  
कोन्नी एजा मजाकरलहदा बलहदा  
अचमीमन, बुल्कन, कड तोलुहो बतस्तरु  
विहिल्लाहा याकाजिबनाना बालंकुल्ले अमरेना  
फहेया जौनबिल् अमरे विक्रमतून

—संर उल् ओकुल, पृष्ठ ३१५

इस कविता का अर्थ इस प्रकार है—

"भाग्यशाली हैं वे जो विक्रमादित्य के शासन में जन्मे (या जीवित रहे) वह सुशील, उदार, कर्तव्यपरायण शासक प्रजाहित दक्ष था। किन्तु उस समय हम अरब परमात्मा का अस्तित्व भूलकर वासनासक्त जीवन व्यतीत करते थे। हममें दूसरों को नीचे खींचने की ओर छल की प्रवृत्ति बनी हुई थी। अज्ञान का अंधेरा हमारे पूरे प्रदेश पर छा गया था। भेड़िये के पेंजे में तड़फ़ड़ाने वाली भेड़ की भाँति हम अज्ञान में फँसे थे। अमावस्या जैसा धना अन्धकार सारे (अरब) प्रदेश में फैल गया था। किन्तु उस अवस्था में वर्तमान सूर्योदय जैसे ज्ञान और विद्या का प्रकाश, यह उस दियालु विक्रम राजा की देन है जिसने हम पराए होते हुए भी हमसे कोई भेदभाव नहीं बरता। उसने निजी पवित्र (वैदिक) संस्कृति हममें फैलाई

और निजी देश (भारत) से वहाँ ऐसे विद्वान्, पण्डित, पुरोहित आदि भेजे जिन्होंने निजी विद्वान् से हमारा देश चमकाया। यह विद्वान् पण्डित और धर्मगुरु आदि, जिनकी कृपा से हमारी नास्तिकता नष्ट हुई, हमें पवित्र ज्ञान की प्राप्ति हुई और सत्य का मार्ग दिखा वे हमारे प्रदेश में विद्यादान और संस्कृति प्रसार के लिए पश्चारे थे।

महमद के १६५ वर्ष पूर्व के अरबी कवि जिप्हम् बिनतोई की वह अरबी कविता जो विक्रमादित्य की प्रशंसा में लिखी गई है, वह विक्रमादित्य, बिनतोई से लगभग ३०० वर्ष पूर्व राज्य करता था। इससे निष्कर्ष यह निकलता है कि विक्रमादित्य की व्येष्ठता की व्याप्ति उसके जीवन के पश्चात् इस्लाम की स्थापना होने के ६०० वर्षों में अरब लोगों में भी ज्यों-की-त्यों दर्नी हुई थी यानी विक्रमादित्य की पावन स्मृति केवल भारत में ही नहीं अपितु विश्व के अन्य अनेक देशों में भी फैली हुई थी। इससे विक्रमादित्य के अनेक गुणों का अनुमान लगाया जा सकता है।

### संर-उल्ल-ओकुल

तुकंस्यान की राजधानी इस्तंबूल में मरुतब्द-ए-सुल्तानिया नाम का ग्रन्थालय था। उसमें पश्चिम एशिया के देशों के साहित्य का सबसे अधिक ग्रन्थ संग्रह था। उसके अरबी विभाग में प्राचीन अरबी काव्य-संग्रह की एक पुस्तक थी। सन् १७७२ में तुकंस्यान के सुल्तान सलीम की आज्ञा से एक प्राचीन काव्यसंग्रह से १७४२ में चुनी कविताओं का संग्रह तैयार किया गया।

उस ग्रन्थ के पृष्ठ हरीर यानी कच्चे रेशम के थे। ऐसे कच्चे रेशम से लेखनयोग्य कागज बनाया जाता था। प्रत्येक पृष्ठ के किनारों को सुनहरा रंग दे दिया गया था। जावा, सुमात्रा आदि देशों में पाए गए प्राचीन वैदिक ग्रन्थों के पृष्ठों के किनारों का रंग सुनहरा है। अतः यह वैदिक प्रथा थी। इस्लाम में भी बायबल आदि धार्मिक ग्रन्थों के पृष्ठों के किनारे सुनहरे करने की प्रथा थी। उस काव्य-संग्रह का नाम है "संर-उल्ल-ओकुल" यानी "साहित्य लेख का प्रयाम उफे बात्रा।" उस संग्रह के तीन भाग हैं। एक में इस्लामपूर्व कवियों की रचनाएँ और प्रत्येक कवि की संक्षिप्त जीवनी

अन्तर्भूत थी। दूसरे भाग में मुहम्मद के तुरन्त पश्चात् के अरबी कवियों की बानी उमय्या घराने के राज्यकाल तक की रचनाएँ सम्प्रिलित थीं। तीसरे भाग में हरून-अल-रशीद के अन्त तक के अन्य कवियों के काव्य दिए गए थे। पाठक देखें कि बानी यह "बाणी" शब्द का अपभ्रंश है और उमय्या यह कृष्णर्था जैसा वैदिक नाम है।

हरून-अल-रशीद के दरवार का राजकौवि अबु अबीर बब्बुल असमाई स्वयं एक प्रख्यात कवि था। उसने वह सैर उल्ल-ओकुल काव्यसंग्रह संकलित और सम्पादित किया।

### वैदिक विराटनगर

सैर-उल्ल-ओकुल का प्रथम आधुनिक संस्करण जम्नी के बलिन नगर से सन् १८६४ में प्रकाशित हुआ। दूसरा संस्करण बेल्ट नगर से सन् १८८२ में प्रकाशित हुआ। बेल्ट नगर यह प्राचीन वैदिक "विराटनगरी" है। "व" का उच्चार "व" होने से विराट को विराट लिखते-लिखते बेल्ट यह प्रचलित उच्चार रूढ़ हुआ। अरबी काव्य में उस संग्रह की बड़ी मान्यता है। अरबों की प्राचीन सभ्यता, सामाजिक जीवन, रहन-सहन आदि का उस काव्य-संग्रह से बड़ा ज्ञान होता है। उस ग्रन्थ में प्राचीन कावा का, मक्का नगर का और उसमें प्रतिवर्ष होने वाली ओकज यात्रा का भी वर्णन अंकित था।

### ओकज यात्रा

किन्तु ओकज सनारोह कोई सामान्य मेला जैसा नहीं था। उस यात्रा के निमित्त सारे विद्वानों को तत्कालीन अरबों की वैदिक, संस्कृति, सामाजिक, राजनीतिक, साहित्यिक आदि समस्याओं की चर्चा करने का अवसर मिलता था।

सैर-उल्ल-ओकुल में लिखा है कि उस समायन में लिए गए सारे निष्ठय अरब समाज में मान्यता पाते थे। यानी एक प्रकार से भव्य अरब समाज की बाराणसी थी। बाराणसी में जिस प्रकार एक प्रख्यात विद्वेशी काशी विश्वनाथ है उसी प्रकार कावा मक्का का शिवरेत्र था। बाराणसी के

विद्वान्मार्गमों के निषंयों को जो मान्यता होती थी वही कावा के वार्षिक अरबों सम्मेलन के निषंयों की होती थी।

### अरबों के वैदिक समाज का कविसम्मेलन

मैर उल् ओकुल के अनुसार उस वार्षिक कविसम्मेलन में तत्कालीन प्रस्तावन अरबी कवि सम्मिलित होते थे। उत्तम समझे गए काव्य को पारिस्थोधिक दिया जाता था। सर्वोत्तम कविता को सुवर्णथाल पर लिखकर कावा मन्दिर की दीवार पर अनंदर प्रदर्शित किया जाता। दूसरे क्रमांक के काव्य चाँदी के धाल पर लिखे जाते। तीसरी ध्रेणी की कविता ऊँट के चर्म पर लिखकर मन्दिर के बाहर लटकाई जाती। इस प्रकार इस्लामपूर्व काल में हजारों वर्ष कावा का मन्दिर श्रेष्ठतम अरबी के काव्य का भण्डार स्थान बन गया था। वह प्रथा अनादि थी। किन्तु महंमद के अनुयायियों ने कावा पर जो हमले किए उनमें वे सोने-चाँदी के धाल आदि सब लूटपाट में तोड़े-फोड़े और चुराए गए।

उस समय हसन-बिन-साविक नाम का एक कवि नया-नया मुसलमान बना हमलावरों में शामिल था। उनने वही नटकी कविताएँ लूटीं और जपने घर में वह सारी लूट रख ली।

उसके तीन पीढ़ी पश्चात् उसके एक वंशज ने धन कमाने के उद्देश्य से हक्कन-अल्ल-रशीद के दरबार में वह प्राचीन लूट की सामग्री प्रदर्शित की। दरबार में उस समय अबु अमीर अब्दुल असमाई नाम का एक अरब विद्वान उपस्थित था। उनने काव्य लिखे हुए तो सुवर्णथाल और १६ ऊँटों की जाले बाले व्यक्ति को चन्द मोहरे देकर रखाना किया।

उन पाँच सुवर्ण धालों पर जो कविताएँ उत्कीण थीं उनमें लबी बेने और अस्त्र-बिन-नुर्फ़ा नाम के इस्लामपूर्व दो प्राचीन अरबी कवियों की कविताएँ थीं। वह देखने पर हक्कन-अल्ल-रशीद ने अबु अमीर को सुझाया कि वह प्राचीन अरबी कविताओं का संकलन करे। वह जो संकलन किया गया उसमें जिष्ठम बिनतोई की एक कविता थी। जिष्ठम बिनतोई प्रसिद्ध कवि था। जगतार तीन वर्ष उसकी कविताएँ सर्वोत्तम धोयित होकर कावा मन्दिर के अनंदर सुवर्णथाल पर प्रदर्शित थीं। उनमें एक कविता में

विक्रमादित्य का गुण गोरव था।

इतिहास की कई जटिल समस्याएँ विक्रमादित्य सम्बन्धी उस अरबी कविता से सुलभ जाती हैं। एक तो यह कि दिनतोई के अनुसार उस समय के अरबी विद्वान, पुरोहित वर्ग, समाज सेवक आदि यज्ञ किया करते, विद्यालय व रुग्णालय चलाते, आयुर्वेद की शिक्षा देते, कृषि और जनसिद्धि सम्बन्धी लोगों का मार्गदर्शन करते और समाज में शान्ति, सुधार-वस्था, न्याय, भाईचारा, दानधर्म आदि चलाता रहे इसका प्रबन्ध करते।

यह इसलिए होता था कि उस काल में पहलवी, प्रमुख, कुरु आदि वैदिक अत्रिय राजकुलों की उन पश्चिम एशियाई प्रदेशों में अधिसत्ता थी। इसी कारण उस युग के पारसी अभी तक निजी अग्निहोत्र चलाए हुए हैं। इसी कारण कुर्दी और ईरानी भाषाएँ संस्कृत प्रचुर हैं। भारत से हजारों मील दूर वाकु और बगदाद जैसे नगरों में अग्नि मन्दिर और स्थान-स्थान पर इराक प्रदेश के नवबहार जैसे वैदिक मठ बने थे। रुस में कई वैदिक विहार यानी गुरुकुल उत्खनन में पाए गए हैं। यह स्वाभाविक ही है क्योंकि रुम ऋषियों का ही तो देश है। वहाँ वैदिक गुरुओं के आश्रम, गुरुकुल आदि विपुल संख्या में नहीं मिलें तो और कहाँ मिलेंगे? मध्य एशिया में तारद स्मृति आदि कई प्राचीन पौथियाँ भी समय-समय पर मिलती रहीं हैं।

दुर्भाग्यवश विश्व वैदिक विरासत के ऐसे ओत-प्रोत स्मारक जनस्मृति से निकल ही गए हैं। अतः उनका पुनर्लेखन, पुनर्संकलन आदि होना आवश्यक है। उनकी जब जानकारी विद्वानों को हो जाएगी तो विश्व को एक अति मूल्यवान ज्ञानभण्डार की पुनर्प्राप्ति का आनन्द होगा। इस प्रथम द्वारा वही महत्व का कार्य सम्पन्न किया जा रहा है।

### कुराण में वैदिक ऋचाएँ

पारडी (गुजरात) के प्रसिद्ध वैदिक विद्वान पण्डित श्रीपाद दामोदर सातवलेकरजी ने "पुरुपाथं" मासिक के एक लेख में बताया था कि कम-से कम यजुर्वेद की एक ऋचा का अनुवाद ज्यों-का-त्यों कुराण में अन्तर्भूत है। कम यजुर्वेद की एक ऋचा का अनुवाद ज्यों-का-त्यों कुराण में जैसा है ठीक चन्द्रमा, विविध नक्षत्र और विश्व निर्माण का वर्णन बेदों में जैसा है ठीक वैसा ही कुराण भाग १, अध्याय २, आयत ११३ से ११५ और १५८, वैसा ही कुराण भाग १, अध्याय २, आयत ११३ से ११५ और १५८,

१५८, अध्याय ६, आयत ३७, और अध्याय १० की आयतों ४ से ७ में उद्भूत है। इससे वह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि अरबों में महाभारतीय युद्ध तक तो पूर्णतया वेद-पठन होता रहा। तत्पश्चात् जो उथल-पुथल हुई उससे वेद-पठन परम्परा लग्नित, शृंगित और विरल होती गई। हज के दिनों में वेद-पठन परम्परा लग्नित, शृंगित और विरल होती गई। हज के दिनों में वेद-पठन एक चादर ओंके मुसलमान धर्मगुरु जो अरबी मन्त्र बोलते हैं उनका स्वरनाद और पहनावा पूर्णतया वेद-पाठी बाह्यणों जैसा ही होता है। यह एक बड़ा महत्वपूर्ण प्रमाण है। किन्तु आज तक इतिहास संशोधन-पढ़ति में यह बड़ा दोष रहा है कि ऐसे विविध प्रकार के प्रमाण पूर्णतया दुर्लक्षित रह गए।

### अरब लोग वैदिक पंचांग मानते थे

हिन्दुओं के ३३ देव होते हैं। उसी प्रकार इस्लामपूर्व Asia Minor प्रदेश में रहने वाले लोगों के भी ३३ देव होते थे।

इस्लामी महीना "सफर" अधिक मास का नाम है। इससे पता चलता है कि इस्लाम पूर्व अरब लोग वैदिक पंचांग के अनुसार ही सारे क्रियाकर्म किया करते थे।

दूसरे एक इस्लामी मास का नाम है रवि जो संस्कृत "रवि" शब्द का अपभ्रंश है।

### बारबफात

लगभग सितम्बर-अक्टूबर महीनों में आने वाले कृष्णपक्ष की चतुर्दशी को शायाल चतुर्दशी कहते हैं। वैसे तो उस पूरे पखवाड़े को पितृ-पक्ष कहकर उस पखवाड़े में मृत पूर्वजों के सम्मान में श्राद्ध आदि किए जाते हैं। उसी पखवाड़े की चतुर्दशी युद्ध में शस्त्र आदि का प्रहार होकर मृत होने वालों के श्राद्ध का दिन निश्चित किया गया है। मुसलमानों में बारबफात ठोक बैसा ही श्राद्ध दिन होता है। संस्कृत में फिफोत यानी मृत्यु, उसी का अरबी अपभ्रंश "बफात" हुआ है। उसी प्रकार संस्कृत का जो "बार" शब्द है (जैसे "बार" लगने से शायल होना) उसी का अरबी में "बार" शब्द "बार" ऐसा अपभ्रंश हुआ। अतः बारबफात यह अरबी शब्द संस्कृत बार फिफोत का अपभ्रंश है।

प्रतिदिन की संध्या (वैदिक विधिवत् प्रायंना) में कर्मठ हिन्दू रात्रि मनसा दाचा" इत्यादि शब्दों से ईश्वर से करते हैं। रात्रि के पापों की कमारात्रि की संध्या में और दिन में किए गए पापों की कमारात्रि की जाती है। इससे प्रत्येक व्यक्ति को दिन-रात निची इस सम्बन्ध के संस्कृत वचन है "सायं दिवसा कृतं पापम् नाशयति", 'सायं प्रातः प्रयुञ्जानों अपापो भवति।'

इसाई परम्परा में जो Sin उर्फ "पाप" का बार-बार उल्लेख आता है और पाप की बाबत चिन्ता व्यक्त की जाती है, वह यूरोप की प्राचीन वैदिक संस्कृति का स्मृति अवशेष है। पापोऽहम् पापसम्भवः इत्यादि वैदिक प्रायंना मन्त्र प्राचीनकाल में सारे विश्व में बोले जाते थे।

### पंच अवयव शुद्धि

प्रायंना (नमाझ) आरम्भ करने से पूर्व मुसलमानों को पाँच शरीर अवयवों की शुद्धि कही है। इसका भी स्रोत वैदिक ही है। "शारीर चुदयर्थं पंचांग न्यासः" ऐसा वैदिक नियम है।

### इस्लाम का चातुर्मास

वैदिक संस्कृति में वर्षा के चार मास चातुर्मास कहलाते हैं। इनमें खाने-पीने के पद्ध्य के विशेष नियम होते हैं। इस अवधि में तरह-नरह के चत आदि भी किए जाते हैं। मुसलमानों में भी इन चार महीनों में लूटपाठ, युद्ध आदि दिन करने का कर्मठ बन्धन होता था। कूर, दुष्ट इस्लामी नाकामक कहाँ ऐसे बन्धन का पालन करते हैं? किन्तु जब किसी मुसलमान नाकामक को युद्ध की तैयारी हेतु कुछ समय की अवधि लगती थी या और किसी विवशता के कारण वह हिन्दुओं पर हमला करने में समर्थ नहीं होता था तो वह उस इस्लामी चातुर्मास के बन्धन या ब्रतपालन का ढोंग या बहाना करता था। इस्लामी तबारीओं में ऐसे बहानों का उल्लेख आता है।

### शब्द बरात

इस्लामपूर्व वैदिक काल में शिवरात्र होता था। यह शिवरात्र काला

४६४  
मन्दिर में बड़ा धूमधाम से मनाया जाता था। उसी का अपभ्रंश इस्लाम में  
शब्द बरात हुआ है।

जपने आप पर किए प्रहार

जियापंथी मुसलमान आठ-दस मंजिले ताजिए कन्धों पर धारण किए रोते-पीटते जुलूस निकालते हैं। कई अपनी ही छाती पीटते जाते हैं, अपने आपको चाबुक मार लेते हैं, अपने शरीर पर चाकू से वार करते रहते हैं। मुसलमानों को यह कहा गया है कि महमद के पोते हुसेन की युद्ध में जो मृत्यु हुई उसके स्मरण में ताजियों के रूप में उसकी अर्धी निकाली जाती है और उसकी मृत्यु के शोक में रोना-पीटना होता है। यह सही नहीं है। ताजियों का आकार, रूप और चमक-दमक वैदिक मन्दिरों जैसी होती है। इरान पर जब अरबों ने हमला कर ईरानियों को मार-मारकर उन्हीं के हाथों उनके वैदिक मन्दिर गिरवाए और मलबा सिर पर लाद शहर के बाहर फिकवाया तब अरबी आकामक ईरानियों पर साथ-साथ वार करते रहे, हृष्टर मारते रहे और चाकू भाँकते रहे। मुहर्रम के ताजियों का जुलूस उन भीषण अत्याचारों की स्मृति में उसी प्रकार निकाला जाता है जैसे मिथ-पन्थी लोग मुसलमानों के हाथ मारे गए अपने गुरु अर्जुन देव और तेगबहादुर के दलिदान दिनों पर शोक जुलूस निकालते हैं। इस सम्बन्ध में हमने इसी प्रन्थ में मुहर्रम की और भी जानकारी अन्यत्र दी है।

五

विद्व-भर के मुसलमान काबा की यात्रा को "हज़" कहते हैं। वह समृद्धि "हज़" शब्द का अपभ्रंश है। हज़ शब्द का अर्थ है एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाना।

महमद की वंदिक परम्परा

अपरदिए व्यौरे से पाठक देख सकते हैं कि जिस कुहईश (कुरेशी) कुल में महेमद का जन्म हुआ वह वैदिक परम्परा मानने वाला कुल था। वह कुल काशा मन्दिर का पौरोहित कर्म करता था। इसी कुल की योग-ध्यान परम्परा में ही महेमद गुफा में ध्यानमग्न बैठा करता। ऐसा करते-

करते रामध्यान के मास में ध्यानमग्न अवस्था में ही महेश के मन में क्राण का स्फुरण हुआ।

किन्तु महंमद ने अपना अलग-सा पक्ष बनाकर कावा मन्दिर के भवदर की मूर्तियाँ तोड़ना, सम्पत्ति लूटना, कावा मन्दिर में आने वाले यात्रियों पर हमला करना जब आरम्भ किया तब महम्मद के चाचा इत्यादि जो उस कुल के वयोवृद्ध, कर्मठ सदस्य थे उन्हें कोध आना स्वाभाविक था। अतः महंमद के कुल में ही अन्तःकलह छिड़ा और उसमें महंमद की विजय होकर महम्मद का एक चाचा उमर-बिन-ए-हज्जाम्, जो सनातन शिवभक्त था, वह मारा गया।

अर्बस्थान का मखमेदिनी (मकान-मदीना) यानी "पञ्चभूमि" परिसर अनादिकाल से वेदपाठ के गम्भीर, पावन स्वर से गूँजता रहता था। आगे चलकर बुद्ध की रथाति जैसे ही भारत में बढ़ी वैसे विश्व के सारे ही वैदिक धर्मपीठों में बुद्ध की वाह-वाह होने लगी। अतः जहाँ-जहाँ वैदिक वाटिकाएँ थीं वहाँ-वहाँ बुद्ध को नवाँ अवतार मानकर बुद्ध की विशालकाय मूर्तियाँ स्थापित होती गईं और बुद्ध का नौराँ अवतार होने की बात चल पड़ी।

हमारी दृष्टि से बुद्ध को नौवाँ अवतार मानना अयोग्य है। प्रत्येक अवतार शस्त्रधारी योद्धा होना चाहिए। अहिंसावादी सन्त भले ही माने जाएं किन्तु अवतार नहीं। जब अभी नौवाँ अवतार ही नहीं हुआ तो दसवें कल्पिक अवतार की अपेक्षा करना उचित नहीं। एक त्यागी सन्त समझकर बुद्ध का आदर करना ठीक है किन्तु उससे आगे जाकर उसे सम्मूर्ण परमात्मा समझना अयोग्य है। तथापि वैदिक परम्परा की सबंकष उदार विचारधारा के अनुसार बुद्ध को एक त्यागी मान्यवर व्यक्ति अवश्य माना जाता। किसी भी क्षेत्र में श्रेष्ठ गुणों के व्यक्ति का महान् आदर करना यह वैदिक परम्परा है।

यह वैदिक परम्परा है।  
महंमद का चाचा उमर-बिन-ए-हज़ज़ार एक मान्यवर कवि था। शिव की स्तुति में लिखी उसकी एक कविता सेर-उल-ओकुल यन्म में है। इस अध्याय में उल्लिखित दोनों अरबी कविताएं दिल्ली में मन्दिर मार्ग पर बने विशाल लक्ष्मीनारायण मन्दिर की पिछली उद्यानबाटिका में प्रशान्ति की दीवारों पर उत्कीर्ण हैं। एक कविता (जो विक्रमादित्य की प्रशंसा में है

हम ऊपर दे ही चुके हैं, दूसरी कविता नीचे दे रहे हैं—  
काकारोमस फिल मिन उलुमिन तब असयरु ।  
कलुबन अमातुल हवा बस तजखरु ॥१॥  
वा ताजाखयरोबा उदन कलालबदे-ए लिबो आबा ।  
बलुकायने जतल्सी—हे योमा तब असयरु ॥२॥  
वा अबा लोल्हा अजबू अमीमन महादेव ओ ।  
मनोजली इलामुदीन मिनहुम वा सयसरु ॥३॥  
वा सहाबी के-यम् फोमा-कमील मिदे योबन ।  
वा याकुतुम ना लतावहन फोइन्नक तबज्जरु ॥४॥  
मस्सयरे अलताकन हसानन कुल्लहुम ।  
नकुमुम अजा-अत सुम्मा गदुल हिन्दु ॥५॥  
अपर उद्भृत कविता का हिन्दी अनुवाद निम्न प्रकार होगा—  
यदि कोई व्यक्ति पापो या अघर्षी बने ।  
यह काम और ऋषि में ढूबा रहे ।  
किन्तु यदि पश्चाताप कर वह सद्गुणी बन जाए ।  
तो क्या उसे सद्गति प्राप्त हो सकती है ?  
ही अबश्य ! यदि वह शुद्ध अन्तःकरण से  
शिवमक्ति में तल्लीन हो जाए तो  
उसकी आध्यात्मिक उन्नति होगी ।  
हे भगवान शिव मेरे सारे जीवन के बदले ।  
मुझे केवल एक दिन भारत में निवास का  
अवसर दें जिससे मुझे मुक्ति प्राप्त हो ।  
भारत की एकमात्र यात्रा करने से  
सबको पुण्य-आप्ति और संतसमागम का लाभ होता है ।

अपर दी कैविता में हिन्द शब्द का बड़ा आदरपूर्ण उल्लेख है। अतः  
वो हिन्दु व्यक्ति यह कल्पना कर बैठे हैं कि हिन्दु शब्द इस्लामी उल्लेखों में  
संबंदा ही अधिक और तिरस्कृत रहा है, वे सही नहीं हैं।  
दूसरी एक बात अपर दी जानकारी से यह स्पष्ट होती है कि सनातन  
वर्ष विरोधी आक्रमण और सनातनियों से इस्लामपंथियों का युद्ध अवंस्थान

में प्रथम छिड़ा। उस संघर्ष की स्मृति में काबा की यात्रा करने वाले  
यात्रेकर्त्ता को उस मन्दिर के परिसर में तीन स्थानों पर कंकरों से प्रहार  
करने को कहा जाता है जहाँ सनातनियों पर महमद के नेतृत्व में पत्थर  
फेंके गए थे ।

तीसरी एक जानकारी यह मिलती है कि जहाँ इस्लामपूर्व जरबी लोग  
सनातनधर्म परम्परा में भारत के धार्मिक स्थानों की यात्रा करने आते थे  
वहाँ अब छलबल से मुसलमान बनाए गए हिन्दू काबा को अधिक पवित्र  
समझकर (भारत के तीर्थस्थलों की यात्रा छोड़) अवंस्थान को जाकर काबा  
की यात्रा करते हैं ।

और एक ध्यान में रखने योग्य बात यह है कि सनातनधर्म के तीर्थ-  
स्थान प्राचीनकाल में सारे विश्व में बने थे। ईसाइयों और मुसलमानों ने  
वे छीनकर काबा, Dome on the Rock, अल-अक्सा, Notre Dame,  
St. Pauls आदि केवल निजी पत्थरों के अलग धार्मिक स्थल मान लिए हैं।  
प्राचीनकाल में जब सारे जन सनातन वैदिक धर्म के अनुयायी थे तब भारत  
के गोमेश्वर, जगन्नाथपुरी, वाराणसी, गया, बट्टी-केदार, सोमनाथ आदि के  
साथ-साथ ऊपर उल्लिखित काबा, अल् अक्सा आदि मस्जिदें और कुस्तियों  
के गिरजाघर भी शिव और गिरिजा (पांचती) के मन्दिर होते थे ।

उमर-बिन-ए-हशाम को तत्कालीन अरबी जनता बड़े जादर से अबुल  
हाकम यानी अग्रगण्य विद्वान कहा करती थी। विद्वान को हाकम यानी एक  
प्रकार से "वैद्य" कहना वैदिक परम्परा है। क्योंकि संस्कृत में "विद-विन्द"  
यानी "जानना", इसी कारण वैद्य यानी जानकार विद्वान। वैद्य को कवि-  
यानी "जानना", इसी कारण वैद्य यानी जानकार विद्वान। वैद्य की कवि-  
राज की उपाधि इसी अर्थ से दी जाती है। क्योंकि संस्कृत वैदिक परम्परा  
में "कवि" शब्द से विद्वान और आदर्श आचरण के व्यक्ति का भाव प्रकट  
होता है।

चाचा उमर बिना हशाम से महमद की शब्दुता होने के कारण  
विरोधियों ने अबुल हाकम की बजाय उसे अबु झिल यानी "बुद्दू" कहना  
आरम्भ कर दिया।

संर उल् ओकुल के पृष्ठ २५७ पर दूसरी एक महत्वपूर्ण कविता है।  
वह लबी बिन-ए-अस्तब-बिन-ए-तुर्फा की लिखी हुई है। महमद से २३००

वर्ष पूर्व वह कवि जीवित था। उस प्राचीनकाल में यानी ईसा से लगभग १७०० वर्ष पूर्व लबी ने चारों वेदों का उल्लेख कर उनकी बड़ी प्रशंसा की है।

उस प्राचीनकाल में अरबों को वेदों के अतिरिक्त और कोई धर्मग्रन्थ ज्ञात नहीं था। अतः इससे यह अनुमान निकलता है कि उस समय संस्कृत-भाषी वैदिक लक्ष्मियों का विश्व में शासन था। क्योंकि यथा राजा तथा प्रजा। जिसके हाथ में अधिकार हो उसी का धर्म प्रजाजनों में फैलता है, यह इतिहास का नियम है।

आजकल के यूरोपीय कृस्ती विद्वानों की ऐतिहासिक दृष्टि वड़ी संकुचित है। वे मानवी सभ्यता को और वेदों को बहुत प्राचीन नहीं मानते। The History of Mankind नाम के UNESCO (राष्ट्रसंघ का शैक्षणिक, मामाजिक तथा सांस्कृतिक संगठन) द्वारा प्रकाशित ग्रन्थ के खण्ड १, भाग २ में कृष्णवेद ईसापूर्व १२०० वर्ष से अधिक पुराना नहीं हो सकता ऐसा अनुमान व्यक्त किया गया है। मैक्समूलर का वह अनुमान था। वही आजकल के पादचात्य प्रणाली के लगभग सारे ही विद्वान वर्गेर स्वतंत्र विचार किए दोहराते रहते हैं।

लबी विन-ए-अस्तव-विन-ए-तुर्फा यह नाम लिखने की पद्धति ही अरबों की वैदिक परम्परा का प्रमाण है। क्योंकि वैदिक परम्परा में ही पुत्र-पोत्र-प्रपोत्र ऐसी तीन पीढ़ियों का उल्लेख करने की प्रथा है। सारे वैदिक संस्कारों में तीन पीढ़ियों का उल्लेख किया जाता है। “विन” शब्द से फलाने का पुत्र ऐसा भाव होता है। अतः लबी अस्तव का पुत्र था और अस्तव तुर्फा का पुत्र था।

वेदों की स्तुति में लबी की कविता नीचे उद्धृत है—

अया मुवरेकल अरज युशम्या नोहा भीनार हिन्द ए  
वा अरदकल्लहा मन्योनेफेल जिकरतून ॥१॥

वहलतिजली यातून अयनाना सहाबी अखा-आतुन जिक ।

वहाजयहो योनजजलूर-रासु मिनल हिदतून ॥२॥

याकुलननल्लाहा या अहलल अरफ अलमीन कुललहुम  
कल्ले-५ जिकरतूल वेद नुकुन मालम योनजजयलतून ॥३॥

बहोवा अलमस साम बल् यजुर मिनल्लहे तनाजिल्लन् ।  
फा-ए नोम या अलिगो मुतिया वे योबस्स हेरियोना जरुन ॥४॥  
वा इसा नेन हुमा ऋग् अयर नसयहीन का आ खुबतुन् ।  
वा असानत अला उदन बबोवा मशा ए-रतुन ॥५॥

ऊपर कही दो कविताओं को भी तत्कालीन अरबी समाज में बड़ी मान्यता मिली थी और उन्हें इस्लामपूर्व काव्य में पारितोषिक प्रदान किए गए थे। सोने के थाल पर लिखकर वे कविताएँ कावा मन्दिर के अन्दर दीवारों पर लटकाई गई थीं। महादेव और वेदों की प्रशंसा के काव्य जिस कावा मन्दिर में लटकाए जाते हैं वह कावा सनातन वैदिक धर्म का ही मन्दिर हो सकता है।

इस कविता का हिन्दी अनुवाद इस प्रकार होगा—  
हे भारत की पवित्र भूमि तुम कितवी सीभाग्यशाली हो ।  
क्योंकि ईश्वर की कृपा से तुम्हें दैवी (आध्यात्मिक)ज्ञान प्राप्त है ॥१॥  
वह दैवी ज्ञान चार प्रकाशमान ग्रन्थद्वीपवृत् सारों का मार्गदर्शक है ।  
क्योंकि उनमें भारतीय दिव्य पुरुषों की बाणी समाई है ॥२॥  
परमात्मा की आज्ञा है कि सारे मानव उनसे मार्गदर्शन प्राप्त करें ।  
और वेदों के आदेशानुसार चलें ॥३॥

दैवी ज्ञान के भण्डार हैं साम और यजुर जो मानवों की देन हैं।  
उन्हीं के आदेशानुसार जीवन विताकर मोक्षप्राप्ति होगी ॥४॥  
दो और वेद हैं क्रह् और अक्षर, जो भ्रातृता मिखाते हैं ।  
उनके प्रकाश से सारा अज्ञान अन्धकार लुप्त हो जाता है ॥५॥  
इस कविता में भी “हिन्द” और “हिन्दतुन” इनका उल्लेख बड़े गोरव से हुआ है। कविता में वेदों के प्रति और शिवजी के प्रति बड़ी श्रद्धा और भक्तिभाव व्यक्त किया गया है।

इसका कारण यह था कि वैदिक कृष्ण-मुनियों के गुरुकुल सर्वत्र थे और भारत के नालन्दा, तक्षशिला आदि स्थानों पर जैसे बड़े विद्यालय थे वैसे ही विश्व के कोने-कोने में वैदिक विद्वानों द्वारा चलाये जाते थे। ऐसे विद्यालय बुक्तारा, समरकन्द, अलेक्जेंट्रिया, काहिरा, बगदाद, इस्तम्बूल, अथेन्स, कांकिरिन्य, जेरूसलेम, रोम, पेरिस, लन्दन, स्टॉकहोम आदि नगरों में थे।

५००

लबी में स्पष्ट लिखा है कि भाईचारे की शिक्षा अरबों को वेदों की मिथ्याई के कारण प्राप्त हुई थी। अतः इस्लाम के नाम पर जो भाईचारे का छिठोरा पीटा जाता है वह सही नहीं है। मुसलमान लोग विधमियों को काफिर कहकर उनका जो तिरस्कार करते हैं और उन पर अत्याचार करते हाए हैं वह इस्लाम की मिथ्याई का दृश्य परिणाम है।

काबा पर और यात्रियों पर हमला करने का महंमद का उद्देश्य घर्म-प्रसार नहीं अपितु अधिकार और सम्पत्ति प्राप्त करने का था, यह निष्कर्ष नीचे दिए गए मुद्दों से हम सिद्ध करेंगे—

१. महंमद का ही अनुकरण इतिहास में अन्य सारे आक्रमणकारी महंमदों ने किया है—जैसे महंमद विनकासिम, महंमद गजनवी, महंमद गोरी इत्यादि।

२. छत-बल से सारे लोगों को मुसलमान बनाना यह इस्लाम की सैनिक-शक्ति बढ़ाने का एक तात्कालिक उपाय था। जबरन मुसलमान बनाए गए लोगों के द्वारा अन्य लोगों को मार-पीटकर मुसलमान बनाया जाता था। इससे अशान्ति और अत्याचार बढ़ते थे।

३. धन और अधिकार प्राप्ति की लालसा के कारण ही इस्लाम का नारा लगाया गया। यह बात और एक प्रमाण से सिद्ध होती है कि सभी मस्तिश्वरों के धर्मोपदेश में मुसलमानों को भड़काने वाले और उकसाने वाले ही भाषण दिए जाते हैं। और मस्तिश्वरों से विधमियों के जुलूस आदि पर पत्तर फेंके जाते थे।

### कुराण और हादिय में महंमद की वाणी नहीं है

प्रत्यक्ष इस्लामी प्रचार के कारण लोग यह मानकर चलते हैं कि कुराण और हादिय में महंमद की वाणी है। यह सही नहीं है। महंमद के नाम से उसकी मृत्यु के पश्चात् उसके उत्तराधिकारियों ने सम्पत्ति और अधिकार की लालसा से कुराण और हादिय ग्रन्थों में जो चाहे लिखवा दिया। “महंमद की मृत्यु के २० वर्ष पश्चात् कुराण लिखा गया और २२० वर्ष पश्चात् हादिय ग्रन्थ लिखा गया”, ऐसा The Rationalist Association of New South Wales, 58 Regent Street, Chippendale, N. S. W.

2008 Australia) की पुस्तिका में दर्शाया गया है।

महंमद की मृत्यु के २० वर्ष पश्चात् कुराण लिखा जाना असम्भव है। क्योंकि वेदपाठियों जैसी परम्परागत सारी कुराण मुखोदगत् करने की प्रथा महंमद के जीवनकाल में प्रस्थापित नहीं हुई थी। इस मुद्दे का अधिक विवरण हम इसके पूर्व भी इस ग्रन्थ में दे चुके हैं।

हादियों की बाबत् तो वह और भी अशक्य है। क्योंकि महंमद की मृत्यु के पश्चात् २२० वर्षों तक महंमद के जीवनकाल के उद्गार किसके ध्यान में रह सकते हैं?

महंमद के जीवनकाल में समय-समय पर प्रसंगानुकूल महंमद के मुंह से निकले उद्गार हादिय में ग्रन्थित किए गए हैं ऐसी मुसलमानों की धारणा बनाई गई है। उन उद्गारों के आधार पर इस्लामी परम्परा के विवादों का निर्णय दिया जाता है। अतः कुराण के बाद हादिय ग्रन्थ का इस्लामी परम्परा में बड़ा महत्व भाना जाता है।

हादिय ग्रन्थ की शैली तो पूर्णतया अविश्वसनीय है। उदाहरणार्थ पृष्ठ-पृष्ठ पर उसमें ऐसा लिखा होता है कि अहमद ने महंमद को कहा, महंमद ने बद्रुदीन से कहा, बद्रुदीन ने सद्रुदीन से कहा, सद्रुदीन ने लकीर अहमद से कहा……लकीर अहमद ने फकीर महंमद से कहा—कि “एक बार महंमद (पैगम्बर ने फलाने को ऐसा कहा था कि……जो भोजन मेरे लिए लाए हो उसमें लहसुन या प्याज डले हों तो मैं वह नहीं खाऊंगा)।”

इस प्रकार महंमद का प्रत्येक संस्मरण सौ-पचास व्यक्तियों की कड़ियों में से होते-होते सही लिखा जाना इसलिए असम्भव है कि इतने माध्यमों द्वारा होता हुआ प्राप्त सन्देश मूल सन्देश से पूर्णतया भिन्न या विपरीत होगा यह दैनन्दिन अनुभव की बात है।

इससे प्रतीत यह होता है कि कई मुसलमानों ने धन कमाने हेतु या निजी महत्व बढ़ाने हेतु कपोलकल्पित संस्मरण लिख मारे हैं और ऐसे कपोलकल्पित संस्मरण हादिय ग्रन्थ में संकलित किए गए हैं। क्योंकि महंमद का प्रत्येक वचन कौन-कौन से सौ-पचास व्यक्तियों की शुंखला से उत्तरा है यह कौन कह सकता है? इतने सारे मध्यस्थों के नाम विशिष्ट क्रम में कौन ध्यान में रख सकता है? इतने सारे सौ-पचास नाम भी ध्यान में रखना

४०२

और नाथ ही इतने बाल्यमात्र से धूमपूर्व-शामते जानेवाला मन्देश भी महंमद के मुख से जैसा उत्तरा यैसा झणों-का-त्यों सेकहों वर्ष के पश्चात् हादिय ग्रन्थ में उल्लारा जाना असम्भव है।

हादिय ग्रन्थ मक्की संस्करणों का कपोतकलिपत संकलन होना कोई आश्चर्य की बात नहीं क्योंकि इस्लामी इतिहास में नकली तबारीजों की अभरमार है। जैसे शाहजहाँ के दरबारी दस्तावेजों में या समकालीन तबारीजों में "ताजमहल" का नाम तक नहीं है तथापि ताजमहल शाहजहाँ द्वारा बना और त्यों बना इसका मनमगङ्गत वर्णन कई मुसलमानों द्वारा लिखा हुआ प्राप्य है। अतः इस्लामी परम्परा में हेराफेरी, भूठे दावे, नकली दस्तावेज, अविश्वसनीय तबारीजों आदि की भरमार है।

### इस्लामपूर्व इतिहास का नाश

ईसाई और इस्लामी नेताओं ने ईसापूर्व और महंमदपूर्व वैदिक संस्कृति का इतिहास इसनिए नष्ट किया कि लोगों को और किसी संस्कृति का प्रत्योगन और जान रहे हो नहीं।

अतः जब खलीफाओं ने देखा कि वेद और महादेव आदि की प्रवर्णना की कविताएँ जब भी किसी-किसी लुटेरे के घर अटाले में पाई जाती हैं तो उन्होंने बचे-चुने साहित्य को भी इकट्ठा कर नष्ट करा देने की एक दुष्ट और यत्न योजना बनाई। उन्होंने वह घोषित करवाया कि "हसन-अल-रशीद" को उन प्राचीन कविताओं में बड़ी रुचि है। अतः जिस किसी के पास इस्लामपूर्व साहित्य पड़ा हो वह उस साहित्य को खलीफा के दरबार में लाए। वह साहित्य बन देकर खरीदा जाएगा।" इन के लालच से लुटेरों ने अटालों में निकम्मा पढ़ा हुआ वह साहित्य ला-लाकर खलीफा के दरबार में लेट किया और जो कुछ योहा-मोहा पैसा उसके बदले में मिला वह लेकर वे बते गए। उत्तरपश्चात् वह साहित्य नष्ट करा दिया गया। इस प्रकार मुसलमानों द्वारा महंमदपूर्व सारा इतिहास नष्ट कराया गया।

तथापि यूप्टि का नियम है कि एक वार जो बस्तु या भावया शब्द आदि प्रकट हो तब उन्हें पूर्णतया नष्ट करना कठिन कर्म होता है। उसी नियम के अनुसार अतिगुप्तता से मनुष्यवस्थ करने वाला अपराधी भी कभी-न-कभी

पकड़ा ही जाता है।

अतः इस्लामपूर्व अवंस्थान की वैदिक संस्कृति की वे कविताएँ जिनी भी कही-कही प्रकट होती रहती हैं। भारत का सन् १६४७ में जो विभाजन हुआ उसके पूर्व पजाब में अरबी भाषा में B. A. आदि उपाधि पाने के लिए जो अन्यासक्रम था उसमें छात्रों को पढ़ाई जानेवाली पुस्तकों में एक काव्य-संग्रह के अन्तर्गत वे कविताएँ होती थीं। किन्तु मुसलमानों ने वह भी कही गायब करवा दी है। तथापि तुकंस्थान, ईरान, ईराक, ईजिप्त आदि नगरों के ग्रन्थालयों में अभी भी बहुत कुछ उस प्रकार का साहित्य उपलब्ध हो सकता है यदि कोई सच्चे मन से उसका शोब करे।

### इस्लामी लेखकों की धूतं खूबी

मुसलमानों ने इस्लामपूर्व वह जो साहित्य नष्ट किया उसके स्थान पर उन्होंने कुछ नकली साहित्य (कविताएँ आदि) भी रचा और उसे इस्लामपूर्व साहित्य कहकर बता दिया। वह इतना निरर्थक या निकम्मा है कि उसमें घोखा खाकर पाठक यह कल्पना कर लें कि इस्लामपूर्व अरबी कवि हर प्रकार से निकम्मे थे।

इस प्रकार प्राचीन मौलिक साहित्य नष्ट कर उसके स्थान पर नकली साहित्य की भरमार करना यह इस्लाम के इतिहास में बाएँ हाथ का खेल रहा है। कुछ प्रमाण में ईसाइयों ने भी यही किया।

अतः मुसलमानों में इतिहास लिखने या प्रवास वर्णन आदि लिखने की बड़ी मौलिक परम्परा रही है यह जो धारणा प्रचलित है उससे घोखा नहीं खाना चाहिए। तथाकथित इस्लामी ऐतिहासिक साहित्य अपने आपमें एक बड़ा घोखा होता है। इसमें भूठ की भरमार होती है।

चन्द गिने-चुने मुसलमान व्यक्ति ऐसे भी हुए हैं जिन्होंने इस्लाम की इस प्रकार की घोखाधड़ी से तंग आकर इस्लाम धर्म त्याग दिया और इस्लाम की हेराफेरी का भण्डा फोड़ा। ऐसे ही एक व्यक्ति गोरखपुर के एक पीर के बारिस जानेन्द्र सूफी थे जो बाद में आयंसमाज के प्रचारक बन गए।

एक जर्मन विद्वान Brocklemann ने इस्लामपूर्व अरबी साहित्य की सूची बनाई है। उसमें सेर-उल-ओकूल काव्यसंग्रह का नाम ही अन्तर्भूत नहीं

५०४

है। किन्तु उड़जंघियों से विकस मंदिर २००० का जो स्मरण अंक प्रकाशित हुआ था उसमें राजा विकास की प्रशस्ति की अरबी कविता उढ़त है और हिन्दी के लहरीमारायण मन्दिर की दीवार पर दो अरबी कविताएं लिखी हैं वे भी उढ़त हैं। हो सकता है कि Brocklemann की सूची तैयार होने से पूर्व ही इस्तमूल नगर का ग्रन्थालय जल जाने के कारण संर-उल-ओकुल ग्रन्थ नष्ट हो गया हो। तुकंस्थान के एक ग्रन्थालय में भीषण आग का उल्लेख नहीं हमने इसी बन्द में किया है। इसी कारण Brocklemann की सूची में संर-उल-ओकुल का नाम अन्तर्भूत नहीं है।

रांची(मेहरा)में जो Birla Technical Institute है उसमें हरवंशराय ओवेराय नाम के प्राध्यापक Humanities विषय पढ़ाते थे। उनके पास ईराक चरकार द्वारा प्रकाशित इस्लामपूर्व अरबी कविताओं की पुस्तक थी। सन् १९५५-५६ के आस-शास उनका देहान्त हो गया। मेरे एक मित्र ने उनके पास वह पुस्तक देखो यो। मैंने हरवंशराय ओवेराय को उस ग्रन्थ की Xerox प्रतिलिपि मुझे भेजने के लिए या पढ़ने के लिए पुस्तक उचार देने के लिए कई बार पत्र भेजे, सन्देश भी भेजे, किन्तु अन्त तक वे टालते ही रहे। अब पता नहीं वह पुस्तक उनके परिवार ने सुरक्षित रखी भी है या नहीं। अन्य विद्वान वह प्राप्त करने का यत्न करें।

### काबा का बर्णन लिखने वाले यूरोपीय प्रवासी

यद्यपि मुसलमान लोग विद्यमियों को काबा के ३५ मील के घेरे से बाहर ही रखते हैं लेकिन कई यूरोपीय गोरे लोग समय-समय पर काबा परिसर में चोरी छिपे या अन्य रीति से हो ही आए हैं। कुछ ने उस निजी प्रवास का बर्णन भी प्रकाशित करवाया है। कई विद्यमियों को वहाँ के कूर मुसलमान पहचानकर मार भी डालते हैं। इसी से मुसलमानों के अपहरण का पता खलता है। वे जानते हैं कि काबा मन्दिर का उन्होंने सनातन-वर्णियों से अपहरण किया है। अतः उनके मन में सदा भय रहता है कि उनसे वह मन्दिर कभी भी छीना जा सकता है। उस भय से वे अन्यवर्णियों को वहाँ प्रवेश नहीं देते।

Ludovico Barthezma ऐसा एक यूरोपीय व्यक्ति था जो काबा

देखकर जीवित बापम आ सका। उसने सन् १०५३ में काबा को भेट देकर जो प्रवास-वर्णन लिखा था वह सन् १५५१ में प्रकाशित हुआ।

प्रथम अंग्रेज व्यक्ति जिसने इस्लाम के कब्जे के पश्चात् काबा को भेट दी था Joseph Pitts। वह Algiers के युद्ध में अरबों के हाथ लगा। उसका इतना दुर्भाग्य रहा कि अरबों ने उसे गुलाम बनाकर सन् १६७८ में बेचा। इस्लाम और ईसाइयों के घर्म वस्तुतः अधर्म कहलाने चाहिए क्योंकि वेचा। इस्लाम और ईसाइयों को गुलाम बनाकर भेड़, बकरी जैसा वे दोनों संकटों वर्ष अन्य मानवों को गुलाम बनाकर भेड़, बकरी जैसा वेचते रहे। इससे और अन्याय या अधर्म क्या हो सकता है? जिस अरब ने वेचते रहे। इससे और अन्याय या अधर्म क्या हो सकता है? जिस अरब ने Joseph Pitts को खरीदा था वह मकान नगर में रहता था। वहाँ से Pitts जेहा नगर स्थित आंगलदूतावास के आश्रय में पहुँचा। सन् १८६२ में H. Bicknell नाम का एक अंग्रेज और सन् १८८० में T. F. Keene नाम का दूसरा अंग्रेज काबा हो आए। सन् १८७७ में स्पने निवासी Juan Badia Seblis ने अपने आपको अल्पकाल के लिए मुसलमान घोषित कर काबा की यात्रा की। सन् १८१६ में दो खण्डों में छपे उसके प्रवास वर्णन का शीर्षक है Travels of Ali Bay।

### काबा का भीतरी भाग

उस प्रवास वर्णन के पृष्ठ ८६ पर उसने लिखा है कि “काबा मन्दिर में भूगि स्तर के नीचे एक पूरी मंजिल संगमरमर की बनी है। काबा के अन्दर एक बहुत बड़ा कक्ष (Hall) है। उस कक्ष के मध्य में दो स्तम्भ हैं। प्रत्येक स्तम्भ का घेरा लगभग दो फुट है। कीमती वस्त्र से छत ढकी है। उसी प्रकार भूमि से लगभग पाँच फुट ऊँचाई तक दीवारें भी परदे से ढकी हैं। वह गुलाबी रेशम वस्त्र है। उस पर फूलों की आकृतियों वाली चादी की कशीदाकारी बनी है। फूलों की किनार सफेद रेशम की बनी है।

“उस कक्ष के उत्तरी कोने में कायम बन्द करा दिया गया एक जीना है जिसे काबा की छत पर चढ़ा जा सकता है। उस कोने के पास ही बाहर की तरफ दीवार में (शिवलिंग) संगे अस्त्रद (काला प्रस्तर) चिनवा दिया गया है। उसके सामने एक संगमरमरी भाग है जिसमें बैठकर प्राथंना करना आध्यात्मिक महत्व रखता है। महंमद उसी में प्राथंना किया करता था।”

पृष्ठ ६५ से १०३ में उसी ग्रन्थ में लिखा है कि "मवका नगर स्थित प्राचीन घर भारतीय-ईरानी (यानी वैदिक सनातनी) पढ़ति की नवकाशी से सुशोभित किए गए हैं। मवका में कोई फूल विक्रेता नहीं है। कोई चित्रकार, मूर्तिकार या जूते दुरुस्त करने वाले चमंकार भी नहीं हैं। तुकं-स्थान और ईजिप्ट से जूते वहाँ आयात होते हैं। मवका में कभी कोई संगीत सुनाई नहीं देता।"

अरबों में केवल स्त्रियों को ही बुर्का नहीं चढ़ाया जाता अपितु दरगाहें, मसजिदें आदि भी पद्म से ढके रखे जाते हैं। विश्व की सारी दरगाहों और मसजिदों में ऐसे ही पद्म दिखाई देते हैं। इसका कारण है कि वे प्राचीन हिन्दू मन्दिर होने से उनके शिलालेख, मूर्तियों के चित्र आदि गुप्त रखे जाएं। काबा मन्दिर की दीवारों पर संस्कृत शिलालेख होने की सम्भावना है।

काबा में भूमिस्तर के नीचे की मंजिल इस कारण पवित्र समझी जाती है कि वहाँ अनादिकाल से एक शिवलिंग होता था। शिवमन्दिरों में प्रायः दो स्तरों पर शिवलिंग होते हैं—एक भूमिस्तर की निचली मंजिल में और दूसरा ऊपर की मंजिल में। अधिकतर मसजिदें और दरगाहें ऐसे कहा किए हुए शिवमन्दिर हैं। भूमिस्तर के नीचे शिवलिंग प्रायः जल में प्रस्थापित होता था।

ऊपर कहे वस्त्र को गुलाबी कहा है। वह वस्तुतः वैदिक भगवे रंग का वस्त्र है। फूलों की नवकाशी भी इसी कारण है कि उस मन्दिर में जब वैदिक देवमूर्तियाँ होती थीं तो उन पर फूल चढ़ाए जाते थे।

सऊदी अरबस्थान में इस्लामपूर्व काल में घरों और मन्दिरों में अष्टधातु के ऐसे दीप होते थे। सऊदी अरबस्थान से प्राप्त यह दीप त्रिटिया मूर्जियम, लन्दन में प्रदर्शित है। मुना जाता है कि काबा के मन्दिर के अन्दर अनादिकाल से ऐसे ही एक दीप में गाय के धी से पवित्र दिवय ज्योति उसी प्रकार सर्वदा प्रज्ञवलित रहती है जैसे वैदिक (हिन्दू) मन्दिरों में।

"इस्लामीन और उसका मायावी (जादुई) दीप" शीखें की कथा यहाँपि इस्लामी मानी जाती है परन्तु वह वास्तव में इस्लामपूर्व समय की है जब बरबों के देवमन्दिरों में दीप जलाए जाते थे। वह ज्योति ईश्वरीय वेतना और प्रकाश की द्योतक होती है।



अष्टधातु का दीप



यह है वह शिवलिंग जो कावा मन्दिर की दीवार में बाहर की तरफ आधा चिनवा दिया गया है। उसका आधा गोलाकार भाग दीवार में फेंसा है, शेष आधे भाग की गोलाई दीवार के पृष्ठभाग के बाहर उभरी हुई है। ऊपर का शुभ्र आवरण मढ़े हुए चाँदी के पत्तर का है। उस मढ़े हुए सफेद भाग के मध्य में जो गोल काला भाग दीखता है वह इसलिए खुला रखा है कि भक्तगणों को पता लग सके कि चाँदी से ढके भाग के नीचे शिवलिंग का पायाण किस प्रकार का है।

यह आकाश से गिरा उल्का प्रस्तर कहा जाता है। जामुन जैसा काला-बाल उसका रंग है।

शिवलिंग के नीचे की आधारशिला महंमद द्वारा किए हमले में टूट-फूट गई।

दीवार में आधे चिनवा ए गए इस शिवलिंग पर कोई छत न होने से उस पर धूप या वर्षा पड़ती रहती है। धूपकाल में जिस वर्षे इस्लामी हज़्रायामा पड़ती है उस समय यात्रियों को परिक्रमा मार्ग पर लगे तपे प्रस्तरों

का ताप सहन करना पड़ता है। वैदिक मन्दिरों में भी यही समस्या होती है क्योंकि मन्दिर के प्रांगण के अन्दर जूते ले जाने पर प्रतिबन्ध लगा होता है।

उस शिवलिंग को अरबी में "संगे अस्वद" यानी "काला प्रस्तर" कहा जाता है। अस्वद यह संस्कृत "अश्वेत" का अपभ्रंश है। कावा के मन्दिर के अन्दर अनादिकाल से भगवान शेषशायी विष्णु नवग्रह तथा अन्य वैदिक देवी-देवताओं की मूर्तियाँ होती थीं।



इस्लामपूर्व सऊदी अरब से पाया यह गोमुख ब्रिटिश म्यूजियम, लन्दन में प्रदर्शित है।

जलझोतों पर लगे ऐसे गोमुख से निकला पानी वैदिक परम्परा में पवित्र समझा जाता है। इस्लामपूर्व वैदिक प्रथा में गौ को बड़ा पवित्र

माना जाता था। इसी कारण कुराण के एक अध्याय का शीर्षक "बकर" (यानी "गाय") है। यद्यपि उस अध्याय में गो सम्बन्धी कोई उल्लेख नहीं है। बकर-ईद भी गो-पूजा का दिन होता था। बकर (यानी गाय) और ईद (यानी पूजा)। मुसलमानों में कोई ऐसे जानी नेता उत्पन्न होने की



आवश्यकता है जो उन्हें समझा सके कि उनके रीति-रिवाज, त्योहार, ब्रत आदि सारे प्राचीन ईशालयम् (यानी देवालय) परम्परा के हैं।

इस्लामी नाम "अबु बकर" (संस्कृत "अभय बकर") "गो का रक्षणकर्ता" इस अर्थ का है।

हंसवाहिनी सरस्वती की यह मूर्ति सऊदी अरबस्थान से प्राप्ति विटिग म्यूजियम, लन्दन में प्रदर्शित है। इस्लामपूर्व काल में कावा में वैदिक देवताओं की कई मूर्तियाँ थीं जिनकी मिट्टी या प्रस्तरकी बनी ऐसी प्रतिमाएँ उत्सवों, मेलों और बाजारों में विक्री थीं। चित्र में ऐसी ही एक मूर्ति दिखाई गई है। महाभारतीय युद्ध तक (यानी ईसापूर्व लगभग ३८१४ वर्ष तक) विश्व में सर्वत्र केवल वैदिक धर्म ही था। अतः मूर्तियाँ बड़ी अच्छी बनती थीं। तत्पश्चात् इस्लाम की स्थापना तक कला की अघोगति होते-होते इस्लाम ने मूर्तिकला और चित्रकला को नष्ट कर दिया। अतः इस्लामी परम्परा कला की विद्वांसक रही है न कि सम्बद्धक। अतः चित्र में दिखाई गई मूर्ति अलंकृत और सुशोभित नहीं है।

## श्री पुरुषोत्तम नागेश ओक की खोजपूर्ण रचनाएँ

हास्यास्पद अंगरेजी भाषा  
किंश्चिद्यनिटी कृष्णानीति है  
वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास-१  
वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास-२  
वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास-३  
वैदिक विश्वराष्ट्र का इतिहास-४  
भारत में मुस्लिम सुल्तान-१  
भारत में मुस्लिम सुल्तान-२  
कौन कहता है अकबर महान् था ?  
दिल्ली का लालकिला लालकोट है  
आगरा का लालकिला हिन्दू भवन है  
फतेहपुर सीकरी हिन्दू नगर  
लखनऊ के इमामबाड़े हिन्दू राजभवन हैं  
ताजमहल मन्दिर भवन है  
भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें  
विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय  
ताजमहल तेजोमहालय शिव मन्दिर है  
फल ज्योतिष ( ज्योतिषविज्ञान पर अनूठी पुस्तक )  
आरोग्य सौन्दर्य तथा दीर्घायुष्य

Some Blunders of Indian Historical Research



# हिन्दी साहित्य सदन

२ बी.एस. चैम्पर्स, १०-१५, द्वितीय गृह, छोल बाग, नई दिल्ली-११०००५